Aportes de la
interculturalidad a
la pedagogia critica
contemporanea

Carlos Higuera Ramos’
Maria del Rosario Estrada Garcia?
Diana Juarez Popoca®

Resumen

Si algo podemos reconocer dentro de las lineas de pensamiento, que
surgen a partir de la Teoria Critica y que configuran buena parte de las
ciencias sociales de la primera mitad del siglo xx, es la contribucion que
hace a la interculturalidad y a la Pedagogia critica contemporanea que
hoy, mas que nunca, estd mas cerca de los campos de discusion en la
politica educativa mexicana, principalmente en los nuevos modelos que
se desarrollan en la educacion en México.

Palabras clave: Interculturalidad, pedagogia critica, educacion.

Abstract

If there is something we can acknowledge within the lines of thought that
emerge from Critical Theory—and that shape much of the social sciences in
the first half of the twentieth century—it is the contribution it makes to inter-
culturality and to contemporary critical pedagogy, which today, more than
ever, is closely tied to the debates in Mexican educational policy, particular-
ly within the new models being developed in Mexico’s education system.

Keywords: Interculturality, critical pedagogy, education.

! Doctorante en Estudios Psicosociales, Universidad Michoacana de San Nicolas de Hi-
dalgo. Docente del Instituto Michoacano de Ciencias de la Educacion. Correo electroni-
co: carlos.higuera@imced.edu.mx

2 Doctorante en Educacion, Instituto Michoacano de Ciencias de la Educacion. Docente
del Instituto Michoacano de Ciencias de la Educacion. Correo electronico: rosario.es-
trada@imced.edu.mx

3 Doctora en Sistemas y Ambientes Educativos por la Universidad Veracruzana. Do-
cente del Instituto Michoacano de Ciencias de la Educacion. Correo electronico: diana.
juarez@imced.edu.mx



1.1 Teoria Critica

La Teoria Critica (desde Horkheimer hasta la tercera generacion), como
una de las corrientes tedricas mas influyentes del pensamiento contem-
poraneo, ha desempefiado un papel fundamental en la reformulacion del
marxismo como herramienta para pensar la transformacion social. Des-
de sus primeras generaciones, esta corriente ha insistido en la necesidad
de intervenir criticamente en los espacios sociales, particularmente a
través de la educacion, entendida como un medio para que los sujetos
sean agentes criticos en la tarea de cuestionar y re-estructurar las rela-
ciones de poder.

La critica marxista al Capitalismo constituye un eje central de la Teoria
Critica, pues no se limita a comprender la realidad social, sino que per-
sigue transformarla. A través de la educacion, se busca dotar a los indi-
viduos de herramientas analiticas y practicas para identificar las raices
estructurales de la desigualdad, cuestionar los mecanismos de domina-
cion y promover formas colectivas de resistencia que apunten hacia una
sociedad mas justa y solidaria.

En el contexto de la Pedagogia critica, corriente de pensamiento que
emerge de la Teoria Critica, Marx reconoce que la escuela como institu-
cion social no es neutra, sino que estd moldeada por la sociedad. En este
sentido, las condiciones sociales, tanto en el hogar como en la escuela,
influyen en lo que se aprende y en como se aprende. La escuela, en par-
ticular, transmite la ideologia dominante, preparando a los estudiantes
para su papel en la sociedad. ““...y vuestra educacién, ;/no esta también
determinada por la sociedad, por las condiciones sociales en las que
educdis a vuestros hijos, por la intervencion directa o indirecta de la
sociedad a través de la escuela?” (Marx, 1980, p. 62).

Desde esta mirada, la educacion social emerge como alternativa a la
educacion doméstica tradicional, proponiendo a la escuela como un
espacio potencialmente emancipador donde puedan desarticularse las
influencias de la clase dominante. Asi, se plantea una pedagogia que
permita a los sujetos reconocer su posicion dentro de la estructura de
clases y actuar en consecuencia.



El legado de pensamiento critico y compromiso con la transformacion
social proporciond el impetu y el marco conceptual para el desarrollo
de la teoria critica*, buscando no solo entender la sociedad, sino también
transformarla para superar las injusticias y opresiones del sistema capi-
talista. Es el resultado de un esfuerzo intelectual y fruto de un proceso
colectivo de reflexion critica sobre la realidad social, politica y econd-
mica, alimentado por generaciones de pensadores comprometidos con
la emancipacion y la justicia social. En este trayecto, la Teoria Critica ha
sido influenciada por el pensamiento marxista, la filosofia de la praxis y
las luchas sociales que han buscado transformar las condiciones de vida
de los oprimidos.

Por tanto, la Teoria Critica se presenta no solo como una teoria filoso-
fica, sino como una praxis educativa que promueve el cambio social
a través de la reflexion, la accion y el compromiso con los valores de
equidad, libertad y justicia. Su relevancia en la educacion contempora-
nea radica en su capacidad para inspirar a los estudiantes a convertirse
en sujetos activos de su propio aprendizaje y agentes de cambio en sus
comunidades, cuestionado las estructuras opresivas y construyendo al-
ternativas mas humanistas y solidarias.

1.2 Pedagogia Critica

La pedagogia critica surge en el noreste brasilefio durante la década de
1960, en un contexto profundamente marcado por la pobreza, la des-
igualdad y la exclusion social. Fue precisamente en este escenario donde
Paulo Freire desarrolld una propuesta educativa que desafiaba las con-
cepciones tradicionales de la ensefianza, planteando una alternativa ba-
sada en la liberacion social y el empoderamiento individual; desarrollo
una pedagogia que buscaba transformar la educacion en un instrumento
para la transformacion social, “la pedagogia critica fusiono la ética de la
Teologia de la liberacion, y la Teoria critica de la escuela de Frankfurt,
con los impulsos progresistas en educacion” (Kincheloe, 2008, p. 30).

4 Matizamos que existen varios pensadores desde la teoria critica; sin embargo, se resal-
tan los puntos principales de esta revision tedrica, relevante para el campo educativo.



Freire concibid la educacion no como un acto neutral, sino como una
practica politica con potencial emancipador. Su propuesta promovia
el didlogo como herramienta pedagogica y la participacion activa del
educando como sujeto critico, capaz de leer su realidad, cuestionarla y
transformarla. Desde esta perspectiva, la pedagogia critica constituye
una invitacion constante a la accion: a convertir el aula en un espacio de
construccion colectiva del conocimiento, donde los estudiantes se reco-
nozcan como agentes de cambio, comprometidos con la transformacion
de las estructuras de poder y las condiciones de injusticia social.

Como lo expresa McLaren (1998) “La pedagogia critica resuena con la
sensibilidad del simbolo hebreo tikkun, que significa curar, reparar y
transformar al mundo” (p. 196). Esta perspectiva revolucionaria busca
despertar y liberar a los estudiantes de las estructuras opresivas, con-
virtiendo la escuela en un espacio de emancipacion; en este sentido,
los estudiantes son educados para ser agentes de cambio, capaces de
ver como sus acciones individuales pueden impactar el mundo de ma-
nera significativa.

La pedagogia critica ofrece un marco teorico que desafia las concep-
ciones tradicionales de la educacion al situar el aprendizaje en un con-
texto social y politico. Esta perspectiva transforma al educador en un
agente facilitador de procesos criticos y reflexivos. Al empoderar a los
estudiantes para cuestionar el statu quo y participar activamente en la
construccion de su conocimiento, la pedagogia critica contribuye a for-
mar ciudadanos comprometidos con la justicia social y el cambio so-
cial. Esta perspectiva, abre un amplio campo de investigacion y accion
para construir sociedades mas justas y equitativas que invita a proponer
transformaciones curriculares.

Este enfoque educativo propone una ruptura con las logicas tradiciona-
les del curriculo, situando el aprendizaje en un contexto social, politico
y ético. Asi, el rol del educador se redefine: ya no es el transmisor de
contenidos, sino un facilitador de procesos reflexivos que posibilitan
el desarrollo de una conciencia critica en los estudiantes. La pedago-
gia critica, enraizada en un curriculo comprometido con la realidad,
establece un puente entre la teoria y la practica, permitiendo que los



conocimientos escolares se articulen con las problematicas del entorno
y con las experiencias vitales de los sujetos. Al hacerlo, no solo se fo-
menta el pensamiento critico, sino también el compromiso activo con la
transformacion social.

Adoptar este enfoque implica, por tanto, asumir un nuevo paradigma
en la practica educativa. Esto exige una reflexion profunda y constante
sobre quiénes participan en el proceso formativo, con qué propositos,
bajo qué condiciones y en qué contextos especificos se desarrollan las
actividades educativas. A partir de esta mirada, se promueve una reorga-
nizacion de las relaciones pedagogicas, basadas en la horizontalidad de
saberes y experiencias, en la inclusion de todas las voces y en el recono-
cimiento mutuo entre docentes y estudiantes.

Una educacion transformadora, inspirada en los principios de la pedago-
gia critica, desafia las estructuras epistémicas tradicionales y promueve
una reconfiguracion del sujeto que aprende. Este proceso requiere in-
terrogar los marcos conceptuales heredados y abrirse a nuevas formas
de comprension del mundo; demanda una reconfiguracion profunda de
la subjetividad del estudiante, quien debe desarrollar una disposicion
epistemologica activa para interrogar sus propias premisas conceptuales
y asimilar marcos interpretativos alternativos.

En este contexto, “...la ciencia se erige como una modalidad de reju-
venecimiento espiritual, una mutacion paradigmatica que subvierte las
concepciones pretéritas para instaurar una nueva inteligibilidad del pre-
sente” (Bachelard, 1984, p. 16). Asi, la Pedagogia critica no solo pro-
mueve un cambio en los contenidos del saber, sino que impulsa una
transformacion del sujeto, habilitandolo para enfrentar los desafios des-
de una conciencia ética, reflexiva y comprometida con la justicia social
desde su propio contexto.

Segun Ramirez (2008), la Pedagogia critica se sustenta en una serie
de supuestos fundamentales que orientan la practica educativa hacia la
transformacion social, los cuales son:



a) Participacion social: implica la concientizacion activa de los sujetos
para intervenir democraticamente en la construccion de alternativas
frente a los desafios presentes y futuros.

b) Comunicacion horizontal: fortalece la interrelacion entre los actores
educativos, promoviendo una interaccion equitativa en la que todas
las voces tienen el mismo valor en la construccion del conocimiento.

¢) Significacion de los imaginarios: posibilita la reconstruccion histori-
ca, sociocultural y politica de los grupos sociales, otorgando sentido
y significado a sus realidades.

d) Humanizacion de los procesos educativos: pretende estimular la ha-
bilidad intelectual, el aparato sensorial y el mundo complejo de los
sentimientos con la intencion de recuperar la integridad del sujeto
para ubicarlo en el mundo complejo de las circunstancias sociales.

e) Contextualizacién del proceso educativo: promueve una lectura cri-
tica de la realidad vivida en relacion con aquella que se desea trans-
formar, posicionando a la escuela como un espacio privilegiado de
analisis y cuestionamiento.

f) Transformacion de la realidad social: constituye tanto una meta como
una consecuencia del desarrollo de los supuestos anteriores. “La es-
cuela, entendida como acontecimiento politico, circunscribe a la do-
cencia como una aventura inagotable, dinamica y apasionante en la
que se recoge la problematica social para analizarla y proponer ca-
minos conducentes a la busqueda de soluciones” (Estrada, Higuera,
Juarez, 2022, p. 88)

Los supuestos de la pedagogia critica, seguin Ramirez (2008), redefi-
nen el quehacer educativo, proyectandolo como una herramienta para la
emancipacion, el pensamiento critico y la construccion colectiva de una
sociedad mas justa.

1.3 Interculturalidad

En esta misma linea critica, desde la Filosofia de la liberacion y la bus-
queda por la identidad en Latinoamérica, principalmente en los afios se-
sentas, con pensadores como Enrique Dussel, Bolivar Echeverria, Luis
Villoro, entre otros; el fildsofo Raul Fornet-Betancourt ofrece una va-
liosa contribucion al debate sobre la funcion del sistema educativo en la



transmision y configuracion del conocimiento. Segtn el autor, el sistema
educativo no sélo organiza y coordina el saber, sino que actiua simulta-
neamente como un filtro que selecciona lo que se considera valido y dig-
no de ser ensefiado, excluyendo otros saberes y formas de conocimiento
(Fornet-Betancourt, 2017). Esta ldgica operativa convierte al sistema
educativo en una espiral de exclusion que reproduce jerarquias epis-
témicas, muchas veces invisibilizadas, pero profundamente arraigadas.

Fornet-Betancourt sefiala que, al no poder ensefarlo todo, el sistema
educativo debe tomar decisiones sobre qué saberes se transmiten a las
nuevas generaciones dentro del marco de una tradicion cultural especi-
fica. Esta seleccion no es neutra, ya que implica una toma de posicion
respecto a qué conocimientos se consideran vitales, legitimos o relevan-
tes. Por ello, el autor subraya la necesidad de interrogar no sélo los con-
tenidos que se imparten, sino también las estructuras que los sostienen
y legitiman.

Desde esta perspectiva, el sistema educativo se convierte en un lugar
clave para preguntarse como se genera vitalidad en nuestras tradicio-
nes, incluidas las filosdficas, y de qué manera estas se actualizan o se
fosilizan en el proceso educativo. En consecuencia, la pregunta por el
sentido y la funcion de la filosofia —y del conocimiento en general— no
puede plantearse de forma abstracta o descontextualizada, sino que debe
situarse en relacion con la constelacion de saberes que configuran una
cultura determinada y con la forma en que estos se articulan dentro del
sistema educativo.

En este mismo orden de ideas, la pedagogia debe seguir con el proyecto de:

La descolonizacion de la filosofia debe asumir las verdaderas tareas de
comprension y didlogo de la propia realidad, que estan presentes como
tareas, tareas compartidas que no dejan de un lado, la urgencia, en este
sentido, es asumir el didlogo y no solamente el encuentro con el otro, sin
el paso siguiente, llegar a la mejor convivencia. (Higuera, 2025, p.41)

De esta manera, es necesario pensar en los modelos, el desarrollo curri-
cular que se constituye como uno de los pilares esenciales de cualquier
sistema educativo, ya que, ademas de definir los contenidos y métodos



de ensenanza, refleja las concepciones filosoficas, politicas y sociales
que fundamentan el proceso educativo. La pedagogia critica, emerge
como una lente esencial para analizar y cuestionar las concepciones y
los fundamentos tedricos que subyacen a las decisiones curriculares,
realizando un cuestionamiento al curriculo tradicional.

El enfoque y critica de Fornet, es también una denuncia hacia la tecnolo-
gizacion de los procesos educativos, sociales, culturales y en general de
la vida contemporanea. Podemos pensar que existen diversas voces que
hacen un reclamo hacia el capitalismo, en concreto con la Teoria Critica.

Con todos estos componentes, complejidades y contradicciones que uno
encuentra a la vuelta de la esquina, es también de reconocer que a pe-
sar de las luchas intestinas de la violencia del pais, la comunidad debe
estar presente en las formas de relacionarse con la educacion, mas alla
de buenas y malas intenciones de las politicas de gobierno por destruir
o preservar, lo cierto es que, los valores presentes en el vinculo escue-
la-comunidad deben estar en muchos casos, como guia para mejorar la
comunicacion y convivialidad.

Es por esto que el reclamo esta en que, epistemoldgicamente, poner
dichos saberes, valores y conocimientos del lado de conocimientos
pre-cientificos, mitologicos, y carentes de peso y formas de vida, hoy
mas que nunca reclaman un lugar, su lugar en la cultura humana en con-
tra del peso de la “universalidad” occidental “univoca”.

Fornet sefala la importancia de reestructurar la universidad como es-
pacios de saber que atiendan a las comunidades, sobre lo cual nos dice:

Necesita universidades contextuales vinculadas a sus regiones y a los
saberes de sus comunidades. Porque las necesita no como escuelas de
autorreferencias, sino como “hogar”” de memorias para el didlogo y la con-
vivencia planetaria, es decir, para abrirse a la riqueza de los otros y cons-
truir asi, con la participacion de todos, la universidad intercultural como
espacio intercultural de didlogo de saberes y culturas. (Fornet-Betancourt,
2006¢, p.43)



En este orden de ideas, es que la adaptacion social del discurso, la edu-
cacion, aunque legalmente sea el medio que permite a cada persona en
nuestra sociedad acceder a diferentes tipos de discurso, se reconoce que
aun en su distribucidn, en lo que permite y en lo que limita, sigue las
pautas establecidas por las desigualdades, los conflictos y las luchas so-
ciales. Cada sistema educativo es una manera politica de conservar o
cambiar la adecuacion de los discursos, junto con los conocimientos y
los poderes que esto conlleva (Foucault, 2022).

Es asi que esta forma de acceder a saberes y discursos a través de las
distintas “formas politicas” han tenido y tienen formas de exclusion, de
sometimiento de organizacion de dichos saberes. Tal como Foucault se
pregunta “;Qué es, después de todo, un sistema de ensefianza, sino una
ritualizacion del habla; sino una cualificacion y una fijacion de las funcio-
nes para los sujetos que hablan; sino la constitucion de un grupo doctrinal
cuando menos difuso; sino una distribucion y una adecuacion del discurso
con sus poderes y saberes?” (Foucault, 2022, pp. 45-46). Ejemplo de esto
es el sistema académico universitario como forma de ejercer el poder y
formas correctas del habla “académicas” y ensefianza de saberes descritas
y encerradas en el curriculo como modelo a seguir, impuesto desde las
estructuras y desvinculado de las propias experiencias vivenciales.

Por su parte, Freire (2005) refiere que la educacion no debe limitarse
a la reproduccion de estos saberes impuestos, sino que debe funcionar
como un acto de liberacion. El pedagogo brasilefio considera en relacion
al curriculo, que éste debe ser una herramienta critica que permita a
los estudiantes desarrollar conciencia social y pensamiento autdnomo,
no un instrumento de opresion. Tanto Foucault como Freire, desde sus
realidades, coinciden en senalar que la educacion tradicional tiende a
consolidar jerarquias de poder en el aula, donde el docente monopoliza
la palabra y transforma el espacio educativo en un escenario de mono-
logos. Esta practica reduce el aprendizaje a la repeticion mecénica de
contenidos, anulando la posibilidad de una comprension profunda, el
pensamiento critico y la creatividad.

Freire denuncia esta dinamica a través de su critica al modelo “banca-
rio” de educacion, donde el conocimiento se concibe como una dona-



cion de quienes se creen sabios hacia aquellos considerados ignorantes.
Esta vision no solo refuerza relaciones verticales, sino que perpetiia una
ideologia de opresion al absolutizar la ignorancia del otro, promoviendo
su alienacion (Freire, 2005). Frente a ello, propone una educacion dia-
logica, liberadora y participativa, que permita a los sujetos reconocerse
como portadores de saber y agentes de transformacion social.

1.4 Comunidad-mundo-existencia

Los propositos de la filosofia intercultural, asi como sus proyectos de
desmantelar la hegemonia negativa del mundo o como lo refiere Fornet,
del mundo contemporaneo que es y obedece al capitalismo; las propias
culturas que deben tomar conciencia de sus propias necesidades y posi-
bilidades. Pensemos en la fuerza y abusos que Estados Unidos ha ejerci-
do en muchos paises de diversas latitudes y en América Latina, podria-
mos decir que su poderio econdmico se ha impuesto sobre los propios
gustos estéticos, rutas de investigacion y de toda indole.

De esta manera, la critica se encuentra al avance en el proyecto occiden-
tal de supremacia del curso y desarrollo de la acumulacion de riqueza,
en donde la técnica sigue jugando un papel cada vez mas poderoso en
el saqueo y explotacion del mundo; un movimiento contrariamente de-
valta el tiempo®, sometiéndolo al ritmo del dinero y la acumulacion de
riqueza cada vez mas asimétrica y con produccion y reproduccion de po-
breza. Esta superposicion no puede explicarse sin una decision a favor
de la tecnologia como via auténtica para la cultura occidental.

Tal y como hace muchos afios el filosofo Aleman Theodor Adorno, pare-
cia estar describiendo, hoy mas que nunca, una realidad contemporanea:

5 En Kant tenemos que “El espacio y el tiempo son sus formas puras; la sensacion es su
materia. Las primeras podemos reconocerlas solo a priori, es decir previamente a toda
percepcion efectiva, y por ello se llaman intuiciones puras. A la segunda se debe, en
cambio, lo que nuestros conocimientos se llaman a posteriori, es decir intuiciéon empiri-
ca.” (Kant, 2010, p.77).

Esto concede si el tiempo y el espacio ya son dados, de ahi tenemos que la obsesion del
tiempo es dada, por ejemplo, por la idea de progreso, desarrollo, etc. Mientras que en el
espacio se convierte en territorio, lugar desde donde se piensa. Para Fornet, la idea de
tiempo del “mundo moderno” es una invencion capitalista.



Lo que la cultura de la técnica de nuestros dias tiene de cadtico y mons-

truoso no deriva de una cultura técnica, ni de determinada esencia de la
técnica como tal. La técnica ha adquirido en la sociedad moderna una
posicion y una estructura ya caracteristicas, cuya relacion con las nece-
sidades de los hombres es profundamente incongruente; el mal, pues, no
deriva de la racionalizacion de nuestro mundo, sino de la irracionalidad
con la que actua dicha racionalizacion. (Adorno, 1969, p. 43)

Con todos estos componentes, complejidades y contradicciones que uno
encuentra a la vuelta de la esquina, es también de reconocer que a pesar
de las luchas intestinas de la violencia del pais; la comunidad estd muy
presente en las formas de relacionarse, mas alla de buenas y malas inten-
ciones de las politicas de gobierno por destruir o preservar: lo cierto es
que, los valores presentes en la comunidad pueden ser en muchos casos,
guia para mejor comunicacion y “conviavilidad”. Es por esto que el re-
clamo esta en que epistemologicamente, poner dichos saberes, valores y
conocimientos del lado de conocimientos pre-cientificos, mitologicos, y
carentes de peso y formas de vida, hoy mas que nunca reclaman un lugar,
su lugar en la cultura humana en contra del peso de la “universalidad”
occidental “tnica”, que sea comunicable a través del acto formativo.

Esta recuperacion de mundo sigue siendo una denuncia de la filosofia
intercultural, porque si su propoésito es ser guia de las culturas por la
pluralidad y “la lucha por la reparacion de sus propios ritmos de vida,
es decir, tiempos y espacios propios. (Fornet-Betancourt, 2023, p. 22),
podemos pensar en los sobre los mercados, el lugar de intercambio de
productos que en América tienen su propio desarrollo, y que incluso,
subsisten como formas de hacerle frente al robo del mundo por parte
de las grandes cadenas de supermercados. Tzintzuntzan, Patzcuaro o
algunas comunidades lacustres, resisten por su terquedad, negandose
ademas a la imposicion de la unica forma de consumir, de comerciali-
zar, impuesta por el capitalismo feroz -que no solo es la denuncia por
todo lo que ya denunciaba el marxismo, la Teoria Critica y otros tantos,
sino la negacion del derecho a organizar su mundo, a dirigirlo-; guar-
dan la reliquia comun de intercambio no solo de objetos (el trueque),
interaccion, socializacion, el sentido mas amplio que manifiestan los
ciudadanos, lugar de encuentro, de apertura, de realizacion no solo de



necesidades basicas sino incluso formas discursivas activas como espa-
cio de convivencia.

Por esto es necesario que “la lucha a la diversidad en el “mundo contem-
poraneo” de hoy, si no en la lucha por restituir los lugares de la diver-
sidad como contextos de peso del mundo propio” (Fornet-Betancourt,
2023, p. 22), por eso para Fornet, el verdadero trabajo de la filosofia
intercultural es la lucha sostenida por la buena convivencia.

Prosiguiendo en este orden de ideas, las interacciones en el mundo que
cada vez mas se convierte en zona de riesgo para todas las comunida-
des, es la idea de cimentar la cultura en lo que Fornet denuncia como
el “mundo mecanicista”, parece ser una verdad de Perogrullo, que cada
vez hace mas evidente el alejamiento del mundo de la vida y lo que
significa ese caracter mecanico en la socializacion, el comercio y en
general las relaciones humanas.

El nuevo imperativo categdrico para Fornet, la individualidad producto
que no hace ninguna conexion con la interioridad de la propia vida y
mas bien se dirige a una relacion con los objetos que pretende mos-
trar y formar ahi cierta identidad, practicas y un uso personal que esa
experiencia supone, expandidas y promovidas por el capitalismo como
univoca forma de experiencia del mundo.

Y es, tratando regresar a la idea anterior, que los pueblos originarios
tienen tras de si un contenido historico y practicas de valores que deben
ser dialogados, y nos referimos a las buenas practicas, al sentido pro-
fundo que significa la comunidad, Fornet sefala: “pueblos indigenas,
movimientos sociales, practicas religiosas o iniciativas intelectuales con
su persistente resistencia en los mas diferentes lugares del mundo” (For-
net-Betancourt, 2023, p. 34).

La experiencia del individualismo profundo, de las sociedades contem-
poraneas, son como lo advierte Fornet:

“La llamaria el individualismo de individualidades sin respaldo viven-
cial de la singularidad de lo humano porque entiende lo individual como
un punto y no como un camino, y de este modo sus proyectos de reali-



zacion no cuentan con nada mas que con particularidad centrada en la
eleccion de los objetos pertinentes.” (Fornet-Betancourt, 2023, p. 40).

La necesidad del reconocimiento de la propia comunidad, en primer lu-
gar, como parte de la propia existencia donde se convive, es el diagnos-
tico que aplica Fornet, nos centra en la necesidad del mundo contempo-
raneo de una reflexion profunda desde la filosofia. Esto, en las distintas
tradiciones culturales que se han encontrado marginadas y hoy més que
nunca “lo que llamamos “filosofia” pueda ser renombrado y redefinido
mediante la cooperacion de todas las tradiciones de pensamiento de la
humanidad” (Fornet-Betancourt, 2007, p. 25).

En este orden de ideas, las tradiciones en convivencia, 0 como expresion
de convivencia, llegan a lo que ya sefalaba el filésofo Carlos Lenkersdorf
que no hay una diferencia entre el ti y el nosotros; el pensador Unamuno
denominé yosotros, este yosotros articulado en las comunidades forma
parte de una perspectiva de vida que permite repensar las propias traicio-
nes y valores que son importantes mantener y recuperar. También para
subrayarlo con el filésofo francés Jean-Luc Nancy: “El ser no puede ser
mas que siendo-los-unos-con-los-otros, circulando en el con y como el
con de esa co-existencia singularmente plural” (Nancy, 2006, p.19), este
ser que se encuentra en participacion, coexistente plural de las relaciones.

1.5 Educacioén e interculturalidad

Desde la propuesta de la filosofia intercultural y sus aportes a la pedagé-
gica critica, los nuevos procesos formativos deben generar un cambio en
el hombre consciente y comprometido con su realidad y con la firmeza de
transformarlo resaltando la construccion dialogica, el humanismo critico,
las practicas emancipadoras y la reinvencion, como aspectos fundamen-
tales para la constitucion de vinculos sociales solidarios. Para Freire la
educacion es un acto de descubrimiento mutuo y transformacion social,
donde el didlogo y la investigacion se entrelazan para empoderar a los
individuos y promover su capacidad de actuar criticamente en el mundo.

Para Freire, no existe un educador sobre el educando, ni un educando so-
metido al educador, sino una relacion en la que el educador se convierte en
educando y el educando en educador. Esto significa que “1) nadie educa a



nadie; 2) que tampoco nadie se educa solo; 3) que los hombres se educan
entre si, mediatizados por el mundo” (Freire, 1989, p. 18); es decir, en un
acto comunicativo y comunitario.

En esta perspectiva, la educacion se concibe como un acto de liberacion
mutua. El educador, al dialogar con sus estudiantes, no solo ensefa, sino
que desaprende y reaprende constantemente en un movimiento dialécti-
co. El educando, por su parte, al participar activamente en la construc-
cion del conocimiento, se empodera y se convierte en agente de cambio.
Juntos, educador y educando, construyen un mundo compartido a través
del didlogo critico, un mundo donde las voces de todos son escuchadas y
valoradas. “La conquista implicita en el didlogo es la del mundo por los
sujetos dialogicos, no la del uno por el otro. Conquista del mundo para
la liberacion de los hombres™ (Freire, 2005, p. 108).

Desde la mirada freiriana, la educacion es un acto dialdgico y libera-
dor, donde tanto educador como educando se transforman mutuamente
a través del intercambio critico de saberes y experiencias. Esta vision
encuentra una resonancia significativa en la propuesta de Fornet-Betan-
court, quien plantea que la practica pedagogica intercultural debe orien-
tarse hacia una “alfabetizacion biografica”, entendida como un proceso
de reconocimiento reflexivo de nuestras propias trayectorias vitales,
biografias, identidades y herencias culturales y el reconocimiento de una
racionalidad en la oralidad.

En este sentido, el dialogo critico que propone Freire se enriquece al in-
corporar la dimension intercultural, ya que no solo se trata de conquistar
el mundo para la liberacion de los sujetos, sino también de cuestionar
y reconstruir los marcos culturales que configuran nuestra subjetividad.
Asi, la transformacion personal y colectiva se convierte en un proceso
de revision constante de nuestras practicas y de apertura a otras for-
mas de estar en el mundo, posibilitando una educacioén verdaderamente
emancipadora y plural.

La interculturalidad, llevada al terreno de la practica pedagogica, per-
mite o debe permitir, que, podamos desarrollar y ademas practicar la
“alfabetizacion biografica” (Fornet-Betancourt, 2009, p.12), es decir,
procesos de reconocimiento de nuestras propias subjetividades y modos



de vida, reconocer que la herencia de modelos culturales y sociales que
hemos recibido y practicado, son, flexibles, movibles y ademas, que dia
a dia nos permitirian reconocer nuestras practicas negativas, corregir-
las y transformarlas, y solo asi, la critica hacia los propios modelos o
imagenes del mundo, del sujeto y de la sociedad permiten reconocer las
fallas y fisuras de la realidad educativa.

Fornet (2009) nos dice sobre la educacion: “Denunciando que la edu-
cacion que se trasmite, crea realmente analfabetos contextuales, gente
que sabra mucho, que tendra mucha informacion, pero que no sabe leer
su mundo” (p.14), el propio territorio o las formas de entender nuestras
geografias y procesos formativos e informativos.

Cabe mencionar, que “subrayar el proceso de subjetivacion, para en-
contrar perspectivas pedagogicas que recuperen el proceso educacional,
formativo, como una forma de recuperar el mundo para biografias que
comparten subjetividades” (Fornet-Betancourt, 2009, p.14), estos proce-
sos educativos que se subjetivan y son o no, compartidos. De este modo,
la interculturalidad funciona en procesos educativos, para plantear alter-
nativas y mejorar las condiciones de vida, la solucion de conflictos e in-
corporar el didlogo como practica discursiva en los ambientes escolares.

A modo de conclusiones

Los modelos educativos inspirados en la interculturalidad deben con-
figurarse como procesos de dialogo situado, que no solo reconozcan la
diversidad cultural, sino que, como plantea Raul Fornet-Betancourt, im-
pulsen la construccion de una “nueva universalidad” en dialogo. Esta
reconfiguracion epistémica debe orientarse hacia el desarrollo integral
del ser humano y de la sociedad, superando los limites de una racionali-
dad fragmentada o excluyente.

Tal como lo sugiere el propio Fornet, este horizonte intercultural no se
limita a un proyecto educativo, sino que se vincula estrechamente con
una cuestion antropolégica de fondo: redefinir lo humano desde la plu-
ralidad de experiencias y saberes, a través de una orientacion ética y pe-
dagogica que transforme nuestras practicas y comprensiones del mundo.
“Ese ideal es algo asi como la orientacion que orienta la orientacion”,



afirma el autor, sefialando la necesidad de una direccion reflexiva que
guie la praxis pedagdgica hacia la justicia y la inclusion.

En este marco, la pedagogia critica se presenta como una herramien-
ta necesaria para desmontar las estructuras hegemonicas que limitan el
pensamiento y la accion. Encerrada entre la rigidez del sistema domi-
nante y las trampas ideologicas que restringen la emancipacion, esta
pedagogia conserva, sin embargo, una potencia transformadora singular.
Su fuerza radica en su capacidad imaginativa, intelectual y practica para
abrir caminos de liberacion. No se trata inicamente de su supervivencia
como corriente educativa, sino de su contribucion a la continuidad de
la humanidad como especie capaz de reflexionar, resistir y reinventarse
frente a las multiples formas de opresion. A

Referencias

Bachelard, G. (1984). La formacion del espiritu cientifico. Siglo XXI.

Focault, M. (2022). El orden del discurso. Austral.

Fornet-Betancourt, R. (2007). Sobre el concepto de interculturalidad . CREFAL.

Fornet-Betancourt, R. (2003a). Interculturalidad y filosofia en América Latina . Aachen.

Fornet-Betancourt, R. (2003b). Mundo-filosofia-existencia. Aachen.

Fornet-Betancourt,R. (2020). Hacia una transformacion intercultural de la filosofia.
Ejercicios tedricos y practicos de filosofia intercultural en el contexto de la glo-
balizacion. Escuela de Filosofia Intercultural.

Freire, P. (1989). La educacion como prdctica de la libertad. Siglo XXI.

Freire, P. (2005). Pedagogia del oprimido. Siglo XXI.

Kincheloe, J. L. (2008). Pedagogia critica. De qué hablamos, donde estamos. En J. L.
Kincheloe, La pedagogia critica del siglo XXI: Evolucionar para sobrevivir (pp.
26-32). Grad.

Marx. (1980). Obras escogidas Tomo I. . Koba.

McLaren, P. (1998). La vida en las escuelas. Una introduccion a la pedagogia critica en
los fundamentos de la educacion. Siglo XXI.

Nancy, J.-L. (20006). Ser singular plural . Arena libros.



