
ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 175  

ENSAYOS

Aportes de la 
interculturalidad a 
la pedagogía crítica 
contemporánea

Carlos Higuera Ramos1

María del Rosario Estrada García2

Diana Juárez Popoca3

Resumen 
Si algo podemos reconocer dentro de las líneas de pensamiento, que 
surgen a partir de la Teoría Crítica y que configuran buena parte de las 
ciencias sociales de la primera mitad del siglo xx, es la contribución que 
hace a la interculturalidad y a la Pedagogía crítica contemporánea que 
hoy, más que nunca, está más cerca de los campos de discusión en la 
política educativa mexicana, principalmente en los nuevos modelos que 
se desarrollan en la educación en México. 

Palabras clave: Interculturalidad, pedagogía crítica, educación.

Abstract
If there is something we can acknowledge within the lines of thought that 
emerge from Critical Theory—and that shape much of the social sciences in 
the first half of the twentieth century—it is the contribution it makes to inter-
culturality and to contemporary critical pedagogy, which today, more than 
ever, is closely tied to the debates in Mexican educational policy, particular-
ly within the new models being developed in Mexico’s education system.

Keywords: Interculturality, critical pedagogy, education.

1 Doctorante en Estudios Psicosociales, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hi-
dalgo. Docente del Instituto Michoacano de Ciencias de la Educación. Correo electróni-
co: carlos.higuera@imced.edu.mx
2 Doctorante en Educación, Instituto Michoacano de Ciencias de la Educación. Docente 
del Instituto Michoacano de Ciencias de la Educación. Correo electrónico: rosario.es-
trada@imced.edu.mx
3 Doctora en Sistemas y Ambientes Educativos por la Universidad Veracruzana. Do-
cente del Instituto Michoacano de Ciencias de la Educación. Correo electrónico: diana.
juarez@imced.edu.mx



176 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

1.1 Teoría Crítica

La Teoría Crítica (desde Horkheimer hasta la tercera generación), como 
una de las corrientes teóricas más influyentes del pensamiento contem-
poráneo, ha desempeñado un papel fundamental en la reformulación del 
marxismo como herramienta para pensar la transformación social. Des-
de sus primeras generaciones, esta corriente ha insistido en la necesidad 
de intervenir críticamente en los espacios sociales, particularmente a 
través de la educación, entendida como un medio para que los sujetos 
sean agentes críticos en la tarea de cuestionar y re-estructurar las rela-
ciones de poder.

La crítica marxista al Capitalismo constituye un eje central de la Teoría 
Crítica, pues no se limita a comprender la realidad social, sino que per-
sigue transformarla. A través de la educación, se busca dotar a los indi-
viduos de herramientas analíticas y prácticas para identificar las raíces 
estructurales de la desigualdad, cuestionar los mecanismos de domina-
ción y promover formas colectivas de resistencia que apunten hacia una 
sociedad más justa y solidaria.

En el contexto de la Pedagogía crítica, corriente de pensamiento que 
emerge de la Teoría Crítica, Marx reconoce que la escuela como institu-
ción social no es neutra, sino que está moldeada por la sociedad. En este 
sentido, las condiciones sociales, tanto en el hogar como en la escuela, 
influyen en lo que se aprende y en cómo se aprende. La escuela, en par-
ticular, transmite la ideología dominante, preparando a los estudiantes 
para su papel en la sociedad. “…y vuestra educación, ¿no está también 
determinada por la sociedad, por las condiciones sociales en las que 
educáis a vuestros hijos, por la intervención directa o indirecta de la 
sociedad a través de la escuela?” (Marx, 1980, p. 62).

Desde esta mirada, la educación social emerge como alternativa a la 
educación doméstica tradicional, proponiendo a la escuela como un 
espacio potencialmente emancipador donde puedan desarticularse las 
influencias de la clase dominante. Así, se plantea una pedagogía que 
permita a los sujetos reconocer su posición dentro de la estructura de 
clases y actuar en consecuencia.



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 177  

ENSAYOS

El legado de pensamiento crítico y compromiso con la transformación 
social proporcionó el ímpetu y el marco conceptual para el desarrollo 
de la teoría crítica4, buscando no solo entender la sociedad, sino también 
transformarla para superar las injusticias y opresiones del sistema capi-
talista. Es el resultado de un esfuerzo intelectual y fruto de un proceso 
colectivo de reflexión crítica sobre la realidad social, política y econó-
mica, alimentado por generaciones de pensadores comprometidos con 
la emancipación y la justicia social. En este trayecto, la Teoría Crítica ha 
sido influenciada por el pensamiento marxista, la filosofía de la praxis y 
las luchas sociales que han buscado transformar las condiciones de vida 
de los oprimidos.

Por tanto, la Teoría Crítica se presenta no solo como una teoría filosó-
fica, sino como una praxis educativa que promueve el cambio social 
a través de la reflexión, la acción y el compromiso con los valores de 
equidad, libertad y justicia. Su relevancia en la educación contemporá-
nea radica en su capacidad para inspirar a los estudiantes a convertirse 
en sujetos activos de su propio aprendizaje y agentes de cambio en sus 
comunidades, cuestionado las estructuras opresivas y construyendo al-
ternativas más humanistas y solidarias.

1.2 Pedagogía Crítica

La pedagogía crítica surge en el noreste brasileño durante la década de 
1960, en un contexto profundamente marcado por la pobreza, la des-
igualdad y la exclusión social. Fue precisamente en este escenario donde 
Paulo Freire desarrolló una propuesta educativa que desafiaba las con-
cepciones tradicionales de la enseñanza, planteando una alternativa ba-
sada en la liberación social y el empoderamiento individual; desarrolló 
una pedagogía que buscaba transformar la educación en un instrumento 
para la transformación social, “la pedagogía crítica fusionó la ética de la 
Teología de la liberación, y la Teoría crítica de la escuela de Frankfurt, 
con los impulsos progresistas en educación” (Kincheloe, 2008, p. 30). 

4 Matizamos que existen varios pensadores desde la teoría crítica; sin embargo, se resal-
tan los puntos principales de esta revisión teórica, relevante para el campo educativo. 



178 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

Freire concibió la educación no como un acto neutral, sino como una 
práctica política con potencial emancipador. Su propuesta promovía 
el diálogo como herramienta pedagógica y la participación activa del 
educando como sujeto crítico, capaz de leer su realidad, cuestionarla y 
transformarla. Desde esta perspectiva, la pedagogía crítica constituye 
una invitación constante a la acción: a convertir el aula en un espacio de 
construcción colectiva del conocimiento, donde los estudiantes se reco-
nozcan como agentes de cambio, comprometidos con la transformación 
de las estructuras de poder y las condiciones de injusticia social.

Como lo expresa McLaren (1998) “La pedagogía crítica resuena con la 
sensibilidad del símbolo hebreo tikkun, que significa curar, reparar y 
transformar al mundo” (p. 196). Esta perspectiva revolucionaria busca 
despertar y liberar a los estudiantes de las estructuras opresivas, con-
virtiendo la escuela en un espacio de emancipación; en este sentido, 
los estudiantes son educados para ser agentes de cambio, capaces de 
ver cómo sus acciones individuales pueden impactar el mundo de ma-
nera significativa.

La pedagogía crítica ofrece un marco teórico que desafía las concep-
ciones tradicionales de la educación al situar el aprendizaje en un con-
texto social y político. Esta perspectiva transforma al educador en un 
agente facilitador de procesos críticos y reflexivos. Al empoderar a los 
estudiantes para cuestionar el statu quo y participar activamente en la 
construcción de su conocimiento, la pedagogía crítica contribuye a for-
mar ciudadanos comprometidos con la justicia social y el cambio so-
cial. Esta perspectiva, abre un amplio campo de investigación y acción 
para construir sociedades más justas y equitativas que invita a proponer 
transformaciones curriculares.

Este enfoque educativo propone una ruptura con las lógicas tradiciona-
les del currículo, situando el aprendizaje en un contexto social, político 
y ético. Así, el rol del educador se redefine: ya no es el transmisor de 
contenidos, sino un facilitador de procesos reflexivos que posibilitan 
el desarrollo de una conciencia crítica en los estudiantes. La pedago-
gía crítica, enraizada en un currículo comprometido con la realidad, 
establece un puente entre la teoría y la práctica, permitiendo que los 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 179  

ENSAYOS

conocimientos escolares se articulen con las problemáticas del entorno 
y con las experiencias vitales de los sujetos. Al hacerlo, no solo se fo-
menta el pensamiento crítico, sino también el compromiso activo con la 
transformación social.

Adoptar este enfoque implica, por tanto, asumir un nuevo paradigma 
en la práctica educativa. Esto exige una reflexión profunda y constante 
sobre quiénes participan en el proceso formativo, con qué propósitos, 
bajo qué condiciones y en qué contextos específicos se desarrollan las 
actividades educativas. A partir de esta mirada, se promueve una reorga-
nización de las relaciones pedagógicas, basadas en la horizontalidad de 
saberes y experiencias, en la inclusión de todas las voces y en el recono-
cimiento mutuo entre docentes y estudiantes.

Una educación transformadora, inspirada en los principios de la pedago-
gía crítica, desafía las estructuras epistémicas tradicionales y promueve 
una reconfiguración del sujeto que aprende. Este proceso requiere in-
terrogar los marcos conceptuales heredados y abrirse a nuevas formas 
de comprensión del mundo; demanda una reconfiguración profunda de 
la subjetividad del estudiante, quien debe desarrollar una disposición 
epistemológica activa para interrogar sus propias premisas conceptuales 
y asimilar marcos interpretativos alternativos.

En este contexto, “...la ciencia se erige como una modalidad de reju-
venecimiento espiritual, una mutación paradigmática que subvierte las 
concepciones pretéritas para instaurar una nueva inteligibilidad del pre-
sente” (Bachelard, 1984, p. 16). Así, la Pedagogía crítica no solo pro-
mueve un cambio en los contenidos del saber, sino que impulsa una 
transformación del sujeto, habilitándolo para enfrentar los desafíos des-
de una conciencia ética, reflexiva y comprometida con la justicia social 
desde su propio contexto.

Según Ramírez (2008), la Pedagogía crítica se sustenta en una serie 
de supuestos fundamentales que orientan la práctica educativa hacia la 
transformación social, los cuales son:  



180 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

a)	 Participación social: implica la concientización activa de los sujetos 
para intervenir democráticamente en la construcción de alternativas 
frente a los desafíos presentes y futuros.

b)	Comunicación horizontal: fortalece la interrelación entre los actores 
educativos, promoviendo una interacción equitativa en la que todas 
las voces tienen el mismo valor en la construcción del conocimiento.

c)	 Significación de los imaginarios: posibilita la reconstrucción históri-
ca, sociocultural y política de los grupos sociales, otorgando sentido 
y significado a sus realidades.

d)	Humanización de los procesos educativos: pretende estimular la ha-
bilidad intelectual, el aparato sensorial y el mundo complejo de los 
sentimientos con la intención de recuperar la integridad del sujeto 
para ubicarlo en el mundo complejo de las circunstancias sociales.

e)	 Contextualización del proceso educativo: promueve una lectura crí-
tica de la realidad vivida en relación con aquella que se desea trans-
formar, posicionando a la escuela como un espacio privilegiado de 
análisis y cuestionamiento.

f)	 Transformación de la realidad social: constituye tanto una meta como 
una consecuencia del desarrollo de los supuestos anteriores. “La es-
cuela, entendida como acontecimiento político, circunscribe a la do-
cencia como una aventura inagotable, dinámica y apasionante en la 
que se recoge la problemática social para analizarla y proponer ca-
minos conducentes a la búsqueda de soluciones” (Estrada, Higuera, 
Juárez, 2022, p. 88)

Los supuestos de la pedagogía crítica, según Ramírez (2008), redefi-
nen el quehacer educativo, proyectándolo como una herramienta para la 
emancipación, el pensamiento crítico y la construcción colectiva de una 
sociedad más justa.

1.3 Interculturalidad

En esta misma línea crítica, desde la Filosofía de la liberación y la bús-
queda por la identidad en Latinoamérica, principalmente en los años se-
sentas, con pensadores como Enrique Dussel, Bolivar Echeverría, Luis 
Villoro, entre otros; el filósofo Raúl Fornet-Betancourt ofrece una va-
liosa contribución al debate sobre la función del sistema educativo en la 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 181  

ENSAYOS

transmisión y configuración del conocimiento. Según el autor, el sistema 
educativo no sólo organiza y coordina el saber, sino que actúa simultá-
neamente como un filtro que selecciona lo que se considera válido y dig-
no de ser enseñado, excluyendo otros saberes y formas de conocimiento 
(Fornet-Betancourt, 2017). Esta lógica operativa convierte al sistema 
educativo en una espiral de exclusión que reproduce jerarquías epis-
témicas, muchas veces invisibilizadas, pero profundamente arraigadas.

Fornet-Betancourt señala que, al no poder enseñarlo todo, el sistema 
educativo debe tomar decisiones sobre qué saberes se transmiten a las 
nuevas generaciones dentro del marco de una tradición cultural especí-
fica. Esta selección no es neutra, ya que implica una toma de posición 
respecto a qué conocimientos se consideran vitales, legítimos o relevan-
tes. Por ello, el autor subraya la necesidad de interrogar no sólo los con-
tenidos que se imparten, sino también las estructuras que los sostienen 
y legitiman.

Desde esta perspectiva, el sistema educativo se convierte en un lugar 
clave para preguntarse cómo se genera vitalidad en nuestras tradicio-
nes, incluidas las filosóficas, y de qué manera estas se actualizan o se 
fosilizan en el proceso educativo. En consecuencia, la pregunta por el 
sentido y la función de la filosofía —y del conocimiento en general— no 
puede plantearse de forma abstracta o descontextualizada, sino que debe 
situarse en relación con la constelación de saberes que configuran una 
cultura determinada y con la forma en que estos se articulan dentro del 
sistema educativo.

En este mismo orden de ideas, la pedagogía debe seguir con el proyecto de: 

La descolonización de la filosofía debe asumir las verdaderas tareas de 
comprensión y diálogo de la propia realidad, que están presentes como 
tareas, tareas compartidas que no dejan de un lado, la urgencia, en este 
sentido, es asumir el diálogo y no solamente el encuentro con el otro, sin 
el paso siguiente, llegar a la mejor convivencia. (Higuera, 2025, p.41)

De esta manera, es necesario pensar en los modelos, el desarrollo curri-
cular que se constituye como uno de los pilares esenciales de cualquier 
sistema educativo, ya que, además de definir los contenidos y métodos 



182 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

de enseñanza, refleja las concepciones filosóficas, políticas y sociales 
que fundamentan el proceso educativo. La pedagogía crítica, emerge 
como una lente esencial para analizar y cuestionar las concepciones y 
los fundamentos teóricos que subyacen a las decisiones curriculares, 
realizando un cuestionamiento al currículo tradicional. 

El enfoque y crítica de Fornet, es también una denuncia hacia la tecnolo-
gización de los procesos educativos, sociales, culturales y en general de 
la vida contemporánea. Podemos pensar que existen diversas voces que 
hacen un reclamo hacia el capitalismo, en concreto con la Teoría Crítica. 

Con todos estos componentes, complejidades y contradicciones que uno 
encuentra a la vuelta de la esquina, es también de reconocer que a pe-
sar de las luchas intestinas de la violencia del país, la comunidad debe 
estar presente en las formas de relacionarse con la educación, más allá 
de buenas y malas intenciones de las políticas de gobierno por destruir 
o preservar, lo cierto es que, los valores presentes en el vínculo escue-
la-comunidad deben estar  en muchos casos, como guía para mejorar la 
comunicación y convivialidad.

Es por esto que el reclamo está en que, epistemológicamente, poner 
dichos saberes, valores y conocimientos del lado de conocimientos 
pre-científicos, mitológicos, y carentes de peso y formas de vida, hoy 
más que nunca reclaman un lugar, su lugar en la cultura humana en con-
tra del peso de la “universalidad” occidental “unívoca”.

Fornet señala la importancia de reestructurar la universidad como es-
pacios de saber que atiendan a las comunidades, sobre lo cual nos dice: 

Necesita universidades contextuales vinculadas a sus regiones y a los 
saberes de sus comunidades. Porque las necesita no como escuelas de 
autorreferencias, sino como “hogar” de memorias para el diálogo y la con-
vivencia planetaria, es decir, para abrirse a la riqueza de los otros y cons-
truir así, con la participación de todos, la universidad intercultural como 
espacio intercultural de diálogo de saberes y culturas. (Fornet-Betancourt, 
2006c, p.43)



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 183  

ENSAYOS

En este orden de ideas, es que la adaptación social del discurso, la edu-
cación, aunque legalmente sea el medio que permite a cada persona en 
nuestra sociedad acceder a diferentes tipos de discurso, se reconoce que 
aún en su distribución, en lo que permite y en lo que limita, sigue las 
pautas establecidas por las desigualdades, los conflictos y las luchas so-
ciales. Cada sistema educativo es una manera política de conservar o 
cambiar la adecuación de los discursos, junto con los conocimientos y 
los poderes que esto conlleva (Foucault, 2022).

Es así que esta forma de acceder a saberes y discursos a través de las 
distintas “formas políticas” han tenido y tienen formas de exclusión, de 
sometimiento de organización de dichos saberes. Tal como Foucault se 
pregunta “¿Qué es, después de todo, un sistema de enseñanza, sino una 
ritualización del habla; sino una cualificación y una fijación de las funcio-
nes para los sujetos que hablan; sino la constitución de un grupo doctrinal 
cuando menos difuso; sino una distribución y una adecuación del discurso 
con sus poderes y saberes?” (Foucault, 2022, pp. 45-46). Ejemplo de esto 
es el sistema académico universitario como forma de ejercer el poder y 
formas correctas del habla “académicas” y enseñanza de saberes descritas 
y encerradas en el currículo como modelo a seguir, impuesto desde las 
estructuras y desvinculado de las propias experiencias vivenciales.

Por su parte, Freire (2005) refiere que la educación no debe limitarse 
a la reproducción de estos saberes impuestos, sino que debe funcionar 
como un acto de liberación. El pedagogo brasileño considera en relación 
al currículo, que éste debe ser una herramienta crítica que permita a 
los estudiantes desarrollar conciencia social y pensamiento autónomo, 
no un instrumento de opresión. Tanto Foucault como Freire, desde sus 
realidades, coinciden en señalar que la educación tradicional tiende a 
consolidar jerarquías de poder en el aula, donde el docente monopoliza 
la palabra y transforma el espacio educativo en un escenario de monó-
logos. Esta práctica reduce el aprendizaje a la repetición mecánica de 
contenidos, anulando la posibilidad de una comprensión profunda, el 
pensamiento crítico y la creatividad.

Freire denuncia esta dinámica a través de su crítica al modelo “banca-
rio” de educación, donde el conocimiento se concibe como una dona-



184 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

ción de quienes se creen sabios hacia aquellos considerados ignorantes. 
Esta visión no solo refuerza relaciones verticales, sino que perpetúa una 
ideología de opresión al absolutizar la ignorancia del otro, promoviendo 
su alienación (Freire, 2005). Frente a ello, propone una educación dia-
lógica, liberadora y participativa, que permita a los sujetos reconocerse 
como portadores de saber y agentes de transformación social.

1.4 Comunidad-mundo-existencia

Los propósitos de la filosofía intercultural, así como sus proyectos de 
desmantelar la hegemonía negativa del mundo o como lo refiere Fornet, 
del mundo contemporáneo que es y obedece al capitalismo; las propias 
culturas que deben tomar conciencia de sus propias necesidades y posi-
bilidades. Pensemos en la fuerza y abusos que Estados Unidos ha ejerci-
do en muchos países de diversas latitudes y en América Latina, podría-
mos decir que su poderío económico se ha impuesto sobre los propios 
gustos estéticos, rutas de investigación y de toda índole.

De esta manera, la crítica se encuentra al avance en el proyecto occiden-
tal de supremacía del curso y desarrollo de la acumulación de riqueza, 
en donde la técnica sigue jugando un papel cada vez más poderoso en 
el saqueo y explotación del mundo; un movimiento contrariamente de-
valúa el tiempo5, sometiéndolo al ritmo del dinero y la acumulación de 
riqueza cada vez más asimétrica y con producción y reproducción de po-
breza. Esta superposición no puede explicarse sin una decisión a favor 
de la tecnología como vía auténtica para la cultura occidental.

Tal y como hace muchos años el filósofo Alemán Theodor Adorno, pare-
cía estar describiendo, hoy más que nunca, una realidad contemporánea:

5 En Kant tenemos que “El espacio y el tiempo son sus formas puras; la sensación es su 
materia. Las primeras podemos reconocerlas sólo a priori, es decir previamente a toda 
percepción efectiva, y por ello se llaman intuiciones puras. A la segunda se debe, en 
cambio, lo que nuestros conocimientos se llaman a posteriori, es decir intuición empíri-
ca.” (Kant, 2010, p.77). 
Esto concede sí el tiempo y el espacio ya son dados, de ahí tenemos que la obsesión del 
tiempo es dada, por ejemplo, por la idea de progreso, desarrollo, etc. Mientras que en el 
espacio se convierte en territorio, lugar desde donde se piensa. Para Fornet, la idea de 
tiempo del “mundo moderno” es una invención capitalista.



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 185  

ENSAYOS

 Lo que la cultura de la técnica de nuestros días tiene de caótico y mons-
truoso no deriva de una cultura técnica, ni de determinada esencia de la 
técnica como tal. La técnica ha adquirido en la sociedad moderna una 
posición y una estructura ya características, cuya relación con las nece-
sidades de los hombres es profundamente incongruente; el mal, pues, no 
deriva de la racionalización de nuestro mundo, sino de la irracionalidad 
con la que actúa dicha racionalización. (Adorno, 1969, p. 43)

Con todos estos componentes, complejidades y contradicciones que uno 
encuentra a la vuelta de la esquina, es también de reconocer que a pesar 
de las luchas intestinas de la violencia del país; la comunidad está muy 
presente en las formas de relacionarse, más allá de buenas y malas inten-
ciones de las políticas de gobierno por destruir o preservar: lo cierto es 
que, los valores presentes en la comunidad pueden ser en muchos casos, 
guía para mejor comunicación y “conviavilidad”. Es por esto que el re-
clamo está en que epistemológicamente, poner dichos saberes, valores y 
conocimientos del lado de conocimientos pre-científicos, mitológicos, y 
carentes de peso y formas de vida, hoy más que nunca reclaman un lugar, 
su lugar en la cultura humana en contra del peso de la “universalidad” 
occidental “única”, que sea comunicable a través del acto formativo. 

Esta recuperación de mundo sigue siendo una denuncia de la filosofía 
intercultural, porque si su propósito es ser guía de las culturas por la 
pluralidad y “la lucha por la reparación de sus propios ritmos de vida, 
es decir, tiempos y espacios propios. (Fornet-Betancourt, 2023, p. 22), 
podemos pensar en los sobre los mercados, el lugar de intercambio de 
productos que en América tienen su propio desarrollo, y que incluso, 
subsisten como formas de hacerle frente al robo del mundo por parte 
de las grandes cadenas de supermercados. Tzintzuntzan, Pátzcuaro o 
algunas comunidades lacustres, resisten por su terquedad, negándose 
además a la imposición de la única forma de consumir, de comerciali-
zar, impuesta por el capitalismo feroz -que no solo es la denuncia por 
todo lo que ya denunciaba el marxismo, la Teoría Crítica y otros tantos, 
sino la negación del derecho a organizar su mundo, a dirigirlo-; guar-
dan la reliquia común de intercambio no solo de objetos (el trueque), 
interacción, socialización, el sentido más amplio que  manifiestan los 
ciudadanos, lugar de encuentro, de apertura, de realización no solo de 



186 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

necesidades básicas sino incluso formas discursivas activas como espa-
cio de convivencia. 

Por esto es necesario que “la lucha a la diversidad en el “mundo contem-
poráneo” de hoy, si no en la lucha por restituir los lugares de la diver-
sidad como contextos de peso del mundo propio” (Fornet-Betancourt, 
2023, p. 22), por eso para Fornet, el verdadero trabajo de la filosofía 
intercultural es la lucha sostenida por la buena convivencia.

Prosiguiendo en este orden de ideas, las interacciones en el mundo que 
cada vez más se convierte en zona de riesgo para todas las comunida-
des, es la idea de cimentar la cultura en lo que Fornet denuncia como 
el “mundo mecanicista”, parece ser una verdad de Perogrullo, que cada 
vez hace más evidente el alejamiento del mundo de la vida y lo que 
significa ese carácter mecánico en la socialización, el comercio y en 
general las relaciones humanas. 

El nuevo imperativo categórico para Fornet, la individualidad producto 
que no hace ninguna conexión con la interioridad de la propia vida y 
más bien se dirige a una relación con los objetos que pretende mos-
trar y formar ahí cierta identidad, prácticas y un uso personal que esa 
experiencia supone, expandidas y promovidas por el capitalismo como 
unívoca forma de experiencia del mundo.

Y es, tratando regresar a la idea anterior, que los pueblos originarios 
tienen tras de sí un contenido histórico y prácticas de valores que deben 
ser dialogados, y nos referimos a las buenas prácticas, al sentido pro-
fundo que significa la comunidad, Fornet señala: “pueblos indígenas, 
movimientos sociales, prácticas religiosas o iniciativas intelectuales con 
su persistente resistencia en los más diferentes lugares del mundo” (For-
net-Betancourt, 2023, p. 34).

La experiencia del individualismo profundo, de las sociedades contem-
poráneas, son como lo advierte Fornet:

“La llamaría el individualismo de individualidades sin respaldo viven-
cial de la singularidad de lo humano porque entiende lo individual como 
un punto y no como un camino, y de este modo sus proyectos de reali-



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 187  

ENSAYOS

zación no cuentan con nada más que con particularidad centrada en la 
elección de los objetos pertinentes.” (Fornet-Betancourt, 2023, p. 40).

La necesidad del reconocimiento de la propia comunidad, en primer lu-
gar, como parte de la propia existencia donde se convive, es el diagnós-
tico que aplica Fornet, nos centra en la necesidad del mundo contempo-
ráneo de una reflexión profunda desde la filosofía. Esto, en las distintas 
tradiciones culturales que se han encontrado marginadas y hoy más que 
nunca “lo que llamamos “filosofía” pueda ser renombrado y redefinido 
mediante la cooperación de todas las tradiciones de pensamiento de la 
humanidad” (Fornet-Betancourt, 2007, p. 25).  

En este orden de ideas, las tradiciones en convivencia, o como expresión 
de convivencia, llegan a lo que ya señalaba el filósofo Carlos Lenkersdorf 
que no hay una diferencia entre el tú y el nosotros; el pensador Unamuno 
denominó yosotros, este yosotros articulado en las comunidades forma 
parte de una perspectiva de vida que permite repensar las propias traicio-
nes y valores que son importantes mantener y recuperar. También para 
subrayarlo con el filósofo francés Jean-Luc Nancy: “El ser no puede ser 
más que siendo-los-unos-con-los-otros, circulando en el con y como el 
con de esa co-existencia singularmente plural” (Nancy, 2006, p.19), este 
ser que se encuentra en participación, coexistente plural de las relaciones.

1.5 Educación e interculturalidad

Desde la propuesta de la filosofía intercultural y sus aportes a la pedagó-
gica crítica, los nuevos procesos formativos deben generar un cambio en 
el hombre consciente y comprometido con su realidad y con la firmeza de 
transformarlo resaltando la construcción dialógica, el humanismo crítico, 
las prácticas emancipadoras y la reinvención, como aspectos fundamen-
tales para la constitución de vínculos sociales solidarios.  Para Freire la 
educación es un acto de descubrimiento mutuo y transformación social, 
donde el diálogo y la investigación se entrelazan para empoderar a los 
individuos y promover su capacidad de actuar críticamente en el mundo. 

Para Freire, no existe un educador sobre el educando, ni un educando so-
metido al educador, sino una relación en la que el educador se convierte en 
educando y el educando en educador. Esto significa que “1) nadie educa a 



188 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

nadie; 2) que tampoco nadie se educa solo; 3) que los hombres se educan 
entre sí, mediatizados por el mundo” (Freire, 1989, p. 18); es decir, en un 
acto comunicativo y comunitario.

En esta perspectiva, la educación se concibe como un acto de liberación 
mutua. El educador, al dialogar con sus estudiantes, no solo enseña, sino 
que desaprende y reaprende constantemente en un movimiento dialécti-
co. El educando, por su parte, al participar activamente en la construc-
ción del conocimiento, se empodera y se convierte en agente de cambio. 
Juntos, educador y educando, construyen un mundo compartido a través 
del diálogo crítico, un mundo donde las voces de todos son escuchadas y 
valoradas. “La conquista implícita en el diálogo es la del mundo por los 
sujetos dialógicos, no la del uno por el otro. Conquista del mundo para 
la liberación de los hombres” (Freire, 2005, p. 108).

Desde la mirada freiriana, la educación es un acto dialógico y libera-
dor, donde tanto educador como educando se transforman mutuamente 
a través del intercambio crítico de saberes y experiencias. Esta visión 
encuentra una resonancia significativa en la propuesta de Fornet-Betan-
court, quien plantea que la práctica pedagógica intercultural debe orien-
tarse hacia una “alfabetización biográfica”, entendida como un proceso 
de reconocimiento reflexivo de nuestras propias trayectorias vitales, 
biografías, identidades y herencias culturales y el reconocimiento de una 
racionalidad en la oralidad.

En este sentido, el diálogo crítico que propone Freire se enriquece al in-
corporar la dimensión intercultural, ya que no solo se trata de conquistar 
el mundo para la liberación de los sujetos, sino también de cuestionar 
y reconstruir los marcos culturales que configuran nuestra subjetividad. 
Así, la transformación personal y colectiva se convierte en un proceso 
de revisión constante de nuestras prácticas y de apertura a otras for-
mas de estar en el mundo, posibilitando una educación verdaderamente 
emancipadora y plural.

La interculturalidad, llevada al terreno de la práctica pedagógica, per-
mite o debe permitir, que, podamos desarrollar y además practicar la 
“alfabetización biográfica” (Fornet-Betancourt, 2009, p.12), es decir, 
procesos de reconocimiento de nuestras propias subjetividades y modos 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 189  

ENSAYOS

de vida, reconocer que la herencia de modelos culturales y sociales que 
hemos recibido y practicado, son, flexibles, movibles y además, que día 
a día nos permitirían reconocer nuestras prácticas negativas, corregir-
las y transformarlas, y solo así, la crítica hacia los propios modelos o 
imágenes del mundo, del sujeto y de la sociedad permiten reconocer las 
fallas y fisuras de la realidad educativa.

Fornet (2009) nos dice sobre la educación: “Denunciando que la edu-
cación que se trasmite, crea realmente analfabetos contextuales, gente 
que sabrá mucho, que tendrá mucha información, pero que no sabe leer 
su mundo” (p.14), el propio territorio o las formas de entender nuestras 
geografías y procesos formativos e informativos.

Cabe mencionar, que “subrayar el proceso de subjetivación, para en-
contrar perspectivas pedagógicas que recuperen el proceso educacional, 
formativo, como una forma de recuperar el mundo para biografías que 
comparten subjetividades” (Fornet-Betancourt, 2009, p.14), estos proce-
sos educativos que se subjetivan y son o no, compartidos. De este modo, 
la interculturalidad funciona en procesos educativos, para plantear alter-
nativas y mejorar las condiciones de vida, la solución de conflictos e in-
corporar el diálogo como práctica discursiva en los ambientes escolares.

A modo de conclusiones  

Los modelos educativos inspirados en la interculturalidad deben con-
figurarse como procesos de diálogo situado, que no solo reconozcan la 
diversidad cultural, sino que, como plantea Raúl Fornet-Betancourt, im-
pulsen la construcción de una “nueva universalidad” en diálogo. Esta 
reconfiguración epistémica debe orientarse hacia el desarrollo integral 
del ser humano y de la sociedad, superando los límites de una racionali-
dad fragmentada o excluyente.

Tal como lo sugiere el propio Fornet, este horizonte intercultural no se 
limita a un proyecto educativo, sino que se vincula estrechamente con 
una cuestión antropológica de fondo: redefinir lo humano desde la plu-
ralidad de experiencias y saberes, a través de una orientación ética y pe-
dagógica que transforme nuestras prácticas y comprensiones del mundo. 
“Ese ideal es algo así como la orientación que orienta la orientación”, 



190 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

afirma el autor, señalando la necesidad de una dirección reflexiva que 
guíe la praxis pedagógica hacia la justicia y la inclusión.

En este marco, la pedagogía crítica se presenta como una herramien-
ta necesaria para desmontar las estructuras hegemónicas que limitan el 
pensamiento y la acción. Encerrada entre la rigidez del sistema domi-
nante y las trampas ideológicas que restringen la emancipación, esta 
pedagogía conserva, sin embargo, una potencia transformadora singular. 
Su fuerza radica en su capacidad imaginativa, intelectual y práctica para 
abrir caminos de liberación. No se trata únicamente de su supervivencia 
como corriente educativa, sino de su contribución a la continuidad de 
la humanidad como especie capaz de reflexionar, resistir y reinventarse 
frente a las múltiples formas de opresión.▲

Referencias

Bachelard, G. (1984). La formación del espíritu científico. Siglo XXI.
Focault, M. (2022). El orden del discurso. Austral.
Fornet-Betancourt, R. (2007). Sobre el concepto de interculturalidad . CREFAL.
Fornet-Betancourt, R. (2003a). Interculturalidad y filosofía en América Latina . Aachen.
Fornet-Betancourt, R. (2003b). Mundo-filosofía-existencia. Aachen.
Fornet-Betancourt,R. (2020). Hacia una transformación intercultural de la filosofía. 

Ejercicios teóricos y prácticos de filosofía intercultural en el contexto de la glo-
balización. Escuela de Filosofía Intercultural.

Freire, P. (1989). La educación como práctica de la libertad. Siglo XXI.
Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI.
Kincheloe, J. L. (2008). Pedagogía critica. De qué hablamos, dónde estamos. En J. L. 

Kincheloe, La pedagogía crítica del siglo XXI: Evolucionar para sobrevivir (pp. 
26-32). Graó.

Marx. (1980). Obras escogidas Tomo I. . Koba.
McLaren, P. (1998). La vida en las escuelas. Una introducción a la pedagogía crítica en 

los fundamentos de la educación. Siglo XXI.
Nancy, J.-L. (2006). Ser singular plural . Arena libros.


