Cultura e interculturalidad:
los conceptos y su potencia
liberadora

Carlos Alberto Bustamante Penilla’

Resumen

Este ensayo aborda una reflexion en torno al concepto de cultura y la in-
terculturalidad, fundamentandose en las ideas de pensadores como He-
gel, Marx, Karel Kosik, Paulo Freire, Ledn Olivé, entre otros. A partir de
estas perspectivas, se propone un recorrido que va desde el enfoque de
la paideia hasta el concepto de Bildung, con el proposito de profundizar
en la comprension del fenomeno educativo.

Abstract.

This essay offers a reflection on the concept of culture and intercultura-
lity, drawing on the ideas of thinkers such as Hegel, Marx, Karel Kosik,
Paulo Freire, Ledn Olivé, among others. From these perspectives, it pro-
poses a journey that moves from the notion of paideia to the concept of
Bildung, with the aim of deepening the understanding of the educational
phenomenon.

Preludio filoséfico:
la potencia critica
de los conceptos

Antes que nada, es preciso detenernos en algunas consideraciones filo-
soficas muy generales, pero necesarias aqui. Tomemos como punto de
partida la cuestion de si, vocablos tales como “cultura” o “intercultu-
ralidad”, son algo mas que palabras utiles para referir alguna clase de
hecho, y si algo en ellas guarda algln tipo de potencia emancipatoria.
(Acaso en el significado de palabras como éstas subyace algo capaz de
mostrarnos las vias por las cuales este mundo humano, en el cual res-
piramos y actuamos, puede ser mejor que lo que hoy por hoy tenemos?

! Licenciado en Filosofia con estudios de Maestria en Filosofia de la Cultura, Universidad
Michoacana de San Nicolas de Hidalgo (umsNH). Profesor en la Facultad de Filosofia “Dr.
Samuel Ramos Magafia” de la umsnH. Correo electronico: carlos.bustamante@umich.mx



Semejante cuestion exige preguntarnos acerca de qué entendemos por
lo que implica el lenguaje. Si aceptamos, por ejemplo y sin mas, que las
palabras son basicamente representaciones de las cosas, y de las relacio-
nes entre esas cosas y nosotras y nosotros, corremos el riesgo de ence-
rrarnos en una situacion que, facilmente, se convierte en algo parecido
a un callejon sin salida. ;Por qué? Porque podriamos deslizarnos hacia
la creencia de que el lenguaje constituye algin tipo de realidad paralela
a la “otra” realidad, la de las cosas y sus relaciones, para luego entram-
parnos en la pregunta acerca de como el plano de las palabras consigue
vincularse con el de las cosas. Y eso sin siquiera llegar, por ejemplo,
a la cuestidon acerca de qué es lo que llamamos “cosas”, y si conviene
nombrar asi solo a los objetos mas concretos y tangibles, o también a
los abstractos, o incluso a nuestras imaginaciones o nuestros suefios o
aspiraciones mas profundas.

Para evitar este atolladero, puede recurrirse a algin punto de vista que
vincule desde el principio el problema de la significacion de las palabras
con el de las realizaciones humanas en general, sin separar a un lenguaje
de aquello que lo ha posibilitado: las acciones que efectuamos sobre
las cosas, acciones que terminan por levantar en torno nuestro el tipo
de mundo en el cual nos desenvolvemos y al cual pertenecemos. Nom-
bramos a las cosas e inventamos lenguajes no solo para comunicarnos
acerca de hechos y objetos, sino para enfrentar la realidad que nos rodea
y constituirla como algo que resulta, al menos en buena parte, de nuestra
propia actividad. Aqui podria acudirse al tipo de teorias sobre el lengua-
je que destacan lo que se ha dado en llamar la dimension pragmatica, es
decir, la manera en que nuestro uso de las palabras afecta nuestra propia
existencia y todo cuanto nos rodea (Austin, 1990; Searle, 1994). Pero un
camino mas fecundo, capaz de rendir cuenta de otros aspectos decisivos
de nuestra realidad humana, pasa por una perspectiva dialéctica.

Esa clase de perspectiva puede encontrarse en autores como Karel Kosik
o Paulo Freire. El primero, por ejemplo, nos alerta acerca del caracter
“pseudoconcreto” del ambiente cotidiano que rodea nuestras vidas. Este
“mundo de la pseudoconcrecion” incluye tipos de practicas y de repre-
sentaciones comunes que llegan a malentenderse como algo casi natural,
sin reparar en que se trata de productos historicamente definidos por la



accion humana, y determinados por relaciones que implican la domina-
cion y la explotacion de unas personas por otras (Kosik, 1992). Freire,
por su parte y desde sus primeras obras, explora de manera mas directa
la relacion que se tiende entre la conciencia de los individuos, el orden
sociohistorico en el que habitan y la apropiacion critica del lenguaje, el
cual es entendido como parte de una cultura que podria ser liberadora,
aunque en sus formas vigentes contribuya mas bien al sometimiento de
unos seres humanos por otros (Freire, 1989).

Alaluz de lo que dicen Kosik o Freire, tendriamos que pensar al lengua-
je y sus significados siempre como parte de la praxis humana, y consi-
derar que los hechos, las cosas y sus relaciones resultan para nosotras y
nosotros de aquello que hacemos con el mundo, incluyendo las formas
en que conocemos al cosmos, a otros vivientes y al resto de los seres
humanos, asi como las maneras en que actuamos ante esa realidad cam-
biante. Al intentar esta clase de camino, asumiriamos dialécticamente
que las palabras significan algo que intenta referir al mundo, pero tam-
bién que esas palabras y esos significados se agitan ante las personas que
actlian o dejan de actuar en él.

Esta manera de entender la cuestion es la que lleva a Kosik, por ejem-
plo, a distinguir entre los fendmenos y las esencias de los mismos. Lo
fenoménico es lo que habitualmente aparece ante nosotras y nosotros;
pero esto bien puede consistir en una serie de representaciones acepta-
das que terminan por ocultar la estructura misma de los hechos. Estos,
no obstante, algo tienen que ver con que la realidad se nos presente bajo
esos engaflosos ropajes. Por ejemplo, si tales hechos incluyen practi-
cas de opresion, exclusion y dominacion, parte de su poder sobre las
personas radicard en su capacidad de ofrecerse bajo la apariencia de la
normalidad, e incluso de la naturalidad. En vista de esto, Kosik(1992)
propone distinguir también entre lo que cuenta como fenémeno y lo que
es, mas bien, concepto: “El concepto de la cosa es la comprension de
ella, y comprender lo que la cosa es significa conocer su estructura” (p.
30). Esa estructura ha de incluir tanto lo que los hechos son y provocan
desde si mismos como la manera, falaz si se quiere, en que aparecen en
nuestras representaciones comunes y aceptadas sin critica.



Asi, de acuerdo con Kosik, solo por un error consuetudinario o por un
“habito barbaro”, segun lo llama ¢él, un concepto puede ser confundi-
do con categorias y representaciones del pensamiento ordinario (1992,
p.26),. De modo que un concepto que genuinamente consista en la com-
prension de aquello que estamos intentando pensar, no puede detenerse
en la mera aceptacion de lo que habitualmente se entiende o se dice.
Esto tiene una implicacion importante para lo que aqui nos interesa: el
significado usual de las palabras no tendria que ser admitido sin tomar la
precaucion de considerar que, en tanto establecido en un contexto social
e histérico dado, bien puede ser la apariencia que oculta la estructura
profunda o esencia del hecho, la cosa o la realidad que pretende referir.

Paulo Freire, por su parte, concibe en el lenguaje dos posibilidades ba-
sicas: las llama “palabra verdadera” y “palabra inauténtica”. La primera
es ya, por si misma, una praxis, pues consiste en “la unién inquebran-
table entre accion y reflexion”. La palabra inauténtica, “con la que no
se puede transformar la realidad” seglin el maestro brasilefio, “resulta
de la dicotomia entre sus elementos constitutivos”. Esta palabra inau-
téntica puede serlo en la medida en que se prescinde de la reflexion en
aras de una accion ciega; pero también puede ocurrir que se convierta
en “alienada y alienante”, al omitir el compromiso de transformacion
de la realidad en la que es pronunciada. Asi, alienado resultaria el pre-
sunto “activista” que se lanza a hacer cualquier cosa sin reflexionar en
lo que implica lenguaje, pero especialmente el individuo que acepta sin
preguntarse nada lo que las palabras inauténticas le dicen y acomoda su
vida, sin mas, a sus presuntos significados (Freire, 2005, pp. 105-106).

El mecanismo de dicha alienacion consiste, entonces, en la ruptura entre
los elementos reflexivos y activos que constituyen las palabras: “Existir,
humanamente, es ‘pronunciar’ el mundo, es transformarlo. EI mundo
pronunciado, a su vez, retorna problematizado a los sujetos pronun-
ciantes, exigiendo de ellos un nuevo pronunciamiento” (Freire, 2005,
p. 106). Desde luego, en cada ocasion en que se elude considerar que
el significado de las palabras, bien puede ser aceptado de manera alie-
nada, como si existiera sin mas en un plano intocable, es imposible que
el mundo vuelva reflexivamente hacia quienes se valen de las palabras.
Los significados asi congelados se alejan de lo que Kosik, por su parte,



aceptaria como conceptos propiamente dichos: la estructura de las cosas
tal y como son, se ocultaria en lo que creemos entender de ellas, sin per-
catarnos de lo engafioso de nuestro presunto “entendimiento”.

Para Freire, las palabras o son entendidas como llevando en si mismas
los elementos de la accion y de la reflexion, asumiéndose claramente
como parte de la praxis humana, o se vuelven inauténticas; podria de-
cirse que, al alienarse, ellas nos alienan respecto al mundo y respecto
a nosotros mismos. Presos de significados que se revelarian inauténti-
cos si pudiésemos ver lo que dejamos de hacer, estariamos habitando
el mundo de la pseudoconcrecion de la que habla Kosik. Todo esto nos
indica que es conveniente distinguir entre las palabras y significados de
nuestros lenguajes y, por otra parte, aquello que podria entenderse por
conceptos propiamente dichos. Si estos conceptos genuinos pretenden
dar cuenta de la estructura esencial de las realidades, no cabe sino sos-
pechar que una serie de significados, vigentes en un momento dado de
la historia y en un medio social especifico, sean tan solo parte de una
apariencia a la que cabe cuestionar desde el propio lenguaje compren-
dido como praxis. Convendra no suponer que las categorias vigentes
en un momento determinado equivalen, sin mas, a conceptos ya verda-
deros o incluso validos de una vez y para siempre. Claro esta que ese
cuestionamiento, siguiendo a Freire, no podria ocurrir sino en el dialogo
entre los seres humanos, y desde luego no sera “didlogo” el parloteo que
se mueva en circulos viciosos, atrapadas las palabras en significados in-
cuestionados y nunca suficientemente transformados en conceptos mas
completos y auténticos.

Pero, llegados a este punto, cabe preguntar si acaso los conceptos de
los que habla Kosik son algo a lo que pueda arribarse alguna vez. No
resultaria coherente con la perspectiva dialéctica, asumida por este autor
tanto como por Freire, entender a los conceptos como vaporosas reali-
dades que estan esperando, ya conclusos, en alguna parte, tal vez al final
de los tiempos. Los conceptos mismos, como los significados, estarian
condicionados por el devenir de la historia concreta de las personas y
las sociedades. Pero entonces, ;de qué se trata todo este asunto de la
distincion entre significados, socialmente vigentes aunque aparentes, y
conceptos mas genuinos pero, de algin modo, incompletos y ocultos



tras la marafia de las palabras? La respuesta a esta pregunta nos conduce,
por fin, al tema de la potencia liberadora de los conceptos. La dialéctica,
al contrario de lo que sucede con algunas festivas celebraciones posmo-
dernistas de la mera diferencia, es semejante a un camino en el desierto:
no se puede sino avanzar, asi sea en la incertidumbre. De otro modo,
nos condenariamos a suponer que una serie de significados, considera-
dos acriticamente como estables en el tiempo y el espacio, son todo lo
que las palabras que los connotan tienen que decirnos. El concepto que
espera mas alla de los significados, por el contrario, no se insinuara sino
negando dialécticamente esa triste posibilidad, la de que las palabras
digan ya todo lo que podrian decir. Buscar los conceptos que podrian
aclararnos mejor la estructura de las realidades que nos envuelven y que
resultan de nuestra propia praxis, mostrando justamente que esas reali-
dades estan ahi en virtud de aquella praxis, es lo que vuelve liberadora a
la bisqueda. Porque ella no sera genuina, a su vez, sino en una renovada
praxis sobre el mundo. Poco importa que lo que vislumbremos no sea
sino un horizonte que se aleja al avanzar hacia €1, con tal de contar con
un camino de salida para un mundo cada vez mas inhabitable.

Interculturalidad como critica
de la historia y del presente

Vamos ahora sobre el tema principal, que involucra algunas acepciones
y posibles conceptos para la palabra “cultura” y para ciertos miembros
de su familia semantica. Por lo pronto, el que nos concierne tiene que
ver con una idea derivada del desarrollo de las modernas ciencias socia-
les, en especial de la antropologia. Se trata de la comprension aproxima-
da y un tanto difusa de la palabra “cultura” como “visiéon del mundo” o
“cosmovision”. Podemos valernos aqui de una precision propuesta por
Le6n Olivé:

(“cultura”) alude a una comunidad que tiene una tradicion cultivada a
lo largo de varias generaciones y que comparte una lengua, una historia,
valores, creencias, instituciones y practicas (educativas, religiosas, tec-
nolodgicas, etc.), mantiene expectativas comunes y se propone desarro-
llar un proyecto comun (Olivé, 1999, p. 42).



Con ayuda de esta descripcion preliminar, comenzariamos a entender
lo que se juega en términos como “multiculturalidad”, “pluriculturali-
dad” e “interculturalidad”. Traemos a cuento estas tres palabras porque
la distincion entre sus significados ha sido objeto de interés desde hace
tiempo, en especial en el terreno de los estudios sobre educacion. Por
ejemplo, Catherine Walsh indica que “multiculturalidad” resulta ser un
término mas bien descriptivo, al igual que “pluriculturalidad”, mien-
tras que el de “interculturalidad” ostenta connotaciones mas claramente
prescriptivas. De acuerdo con Walsh (2005), sucede que “multicultura-
lidad” es el nombre que a veces damos a la situacion en que diversas
culturas existen en un espacio mas o menos delimitado, generalmente el
de un estado nacional moderno, pero sin que necesariamente se relacio-
nen mucho entre ellas; tal panorama podria corresponder, por ejemplo,
a lo que ocurre en algunos lugares de los Estados Unidos de América.
“Pluriculturalidad”, por su parte, remite a lo que sucede cuando varias
culturas no s6lo coexisten, sino que mantienen algin tipo de relacion
mas bien compleja y hasta conflictiva entre ellas, dando lugar a fenome-
nos como el mestizaje; los paises de América Latina son aqui el ejemplo
paradigmatico. “Interculturalidad”, en fin, remite a algo que debiera ser
y no tanto a algo que suceda ya en parte alguna del planeta: “(la intercul-
turalidad) trata de impulsar activamente procesos de intercambio que,
por medio de mediaciones sociales, politicas y comunicativas, permitan
construir espacios de encuentro, didlogo y asociacion entre seres y sabe-
res, sentidos y practicas distintas” (Walsh, 2005, pp. 5-6).

Walsh se apoya aqui en Patricio Guerrero, para quien la palabra “in-
terculturalidad” designa una suerte de horizonte normativo que, en su
nombre, implica ya algunas pautas para la accion:

Interculturalidad significa “entre culturas”, es decir, relaciones, interac-
ciones; interculturalidad no es simple coexistencia de culturas diferen-
tes, sino la convivencia de éstas en su diferencia, y la convivencia sélo
es posible desde la vivencia de la propia vida cotidiana entre diversos
pueblos culturalmente diferenciados y con sentidos propios y distintos
de la existencia. Implica encuentros dialogales y una continua relacion
de alteridad entre sujetos concretos, entre seres humanos provistos de
visiones distintas del mundo, entre los que se producen intercambios



simbolicos, de significados y sentidos; por ello y a diferencia de la plu-
riculturalidad, que es un hecho facticamente constatable, la intercultu-
ralidad es una realidad que aun no existe, pues se trata de un proceso a
alcanzar, un proceso que para que exista, debe ser construido. (Guerrero,
1999, pp. 9-10)

Estas lineas sugieren que el espacio entre culturas, supuesto por el prefijo
“inter-"", seria un lugar prometedor al cabo de siglos de una historia dolo-
rosa y de una modernidad a la que le cuesta entenderse a si misma como
algo mas que la hegemonia de Occidente sobre el resto del mundo. En
dominios mas especificos, como en el caso de la educacidon que pretende
volverse intercultural, tal idea parece traer consigo una gran esperanza.

Pero no basta con ofrecer un vocablo relativamente novedoso, como
“interculturalidad”, para dar cuenta de todo lo que entra en juego cuando
se invoca lo que debiera suceder de cultura a cultura. Si lo que hemos
dicho antes acerca de la potencia critica de los conceptos es mas o me-
nos valido, convendria mantener la guardia alta y explorar mas alla de
los significados relativamente comunes. Por ejemplo, detengdmonos en
el término “multiculturalidad”. Hace algunos afios, importantes auto-
res consideraban mas bien positivamente a esa palabra, a la luz de las
oportunidades que el tipo de orden politico defendido por Occidente
parecia brindar para que un multiculturalismo equitativo y justo fuese
posible en el seno de los estados nacionales. De acuerdo con esto, los
estados de corte liberal y democratico, podrian y deberian incorporar las
diferencias culturales en el ambito general de los derechos reconocidos
para las y los ciudadanos. El término descriptivo “multiculturalidad”,
daba paso asi, de algiin modo, al término normativo “multiculturalismo”
como nombre de una situacion deseable (Taylor, 2009; Kymlica, 1996).

Pero no cuesta imaginar algunos problemas en ese multiculturalismo
“democratico y liberal”. Atendiendo a los componentes de la defini-
cion de “cultura” que hemos tomado de Leon Olivé, habria que decir
que una cultura no sélo incluye elementos ya dados, sino expectativas
y proyectos comunes. Ahora bien: ;ofreceria el marco de un eventual
estado multiculturalista espacio suficiente para multiples proyectos de
aquella indole? ;Qué ocurriria si esos proyectos dejaran de encontrar



coincidencias entre ellos y entraran en alguna clase de conflicto? A estas
dificultades mas o menos formales podrian afnadirse otras, relacionadas
esta vez, con las condiciones facticas dadas en determinado momento y
lugar: ;qué hacer si alguna de las culturas involucradas en la situacion
de multiculturalidad contara con mejores condiciones generales que las
demas, y en virtud de ello se afanara en imponer su hegemonia? No
hay proyecto juridico y politico que, desde la mera formalidad de los
procedimientos y supuestos consensos, garantice por si mismo el grado
suficiente de equidad ni entre ciudadanos ni entre culturas, cuando de
entrada hay quienes detentan mas poder de hecho que las y los demas, y
cuando no se hace algo eficaz y contundente por redistribuir ese poder.

Pero sucede que el marco hegemoénico occidental, pretendidamente li-
beral y democratico, bien podria soslayar estas dificultades a causa de
su propension hacia pensamientos aceptados sin critica profunda. Ante
esto, convendria mas bien entender que esos pensamientos aceptados,
esa suerte de sentido comun occidental, ha resultado a su vez de proce-
sos historicos y no ha sido siempre lo que hoy en dia conocemos. Si esto
es correcto, nociones como “multiculturalidad” e incluso “democracia”,
podrian remitir a apariencias de conceptos y a nociones un tanto esta-
ticas, ajenas a los accidentes de la historia y de la geografia. Mantener
la potencia critica en este terreno entonces implicara, entre otras cosas,
hacer lo que las teorias politicas hegemodnicas practicamente no hacen:
recordar que, historicamente hablando, las culturas que coexisten en un
espacio determinado suelen dividirse entre las que habitaban primera-
mente ese espacio, las que fueron llevadas contra la voluntad de sus
integrantes y las que llegaron con el proposito de dominar a todos los
demas. Y recordar también, que las condiciones de hoy dia derivan de
aquellos origenes conflictivos.

Acaso “pluriculturalidad”, palabra preferida en América Latina (Walsh,
2005: 6), abra espacios para las consideraciones historicas que el vo-
cablo “multiculturalidad” podria obliterar facilmente. Al menos segiin
Walsh y Guerrero, aquel término pretende aludir a las relaciones entre
las personas pertenecientes a culturas diversas. La consideracion de ta-
les relaciones acaso permita un atisbo de lo que podria ocultarse en las
palabras: que, entre las personas pertenecientes a diferentes culturas, las



cosas nunca han transcurrido de manera propiamente armonica y que el
conflicto siempre ha estado presente. Podria al menos esperarse que la
nocion de pluriculturalidad permita relacionar el pasado doloroso pero
ineludible con el presente y con las estructuras de dominacion cultural
que subsisten en ¢l. Con moderado optimismo, también podria aceptar-
se que, en tanto término descriptivo, “pluriculturalidad” al menos abre
paso a la posibilidad de apuntar hacia una situacion distinta y deseable,
la que Patricio Guerrero nombra con la palabra “interculturalidad”.

Esta ultima, entendida como una situacion deseable que ain hay que
alcanzar o un proceso que hay que construir, como sostiene Guerrero,
solo por ello entrafia ya un cuestionamiento hacia el presente y un desa-
fio para el futuro. Veamos algo de lo que implica este cuestionamiento.
Que la interculturalidad consista, o llegue alguna vez a consistir, en “in-
tercambios simbolicos, de significados y sentidos”, supone que tales in-
tercambios no han sucedido aun. Mas todavia: que ella sea “un modelo
de vida que haga posible respetar, tolerar y convivir con la diferencia y
la libertad necesaria para que cada uno pueda construir sus propios pro-
yectos de presente y de futuro” (Guerrero, 1999, p. 10), conforma una
denuncia de todo lo que ha faltado en la constituciéon de la pluricultura-
lidad o la multiculturalidad presentes. Y si han hecho falta tantas cosas,
cabe preguntar por qué.

Las respuestas alcanzan la talla de colosales monstruos. Frente al opti-
mismo de las visiones democraticas y liberales del multiculturalismo, la
historia y el presente nos recuerdan que las culturas occidentales, deri-
vadas de la Europa mediterranea y de la atlantica, nunca se han caracte-
rizado por tomarse demasiado en serio las cosmovisiones, las creencias,
las practicas ni los proyectos de otras culturas. La situacién concreta es
que esas culturas hegemonicas cuentan con ventajas tremendas frente a
cualquier otra, apoyadas tanto en el poderio econémico como en el poli-
tico y el militar. Desde lo alto de tales ventajas, los clamores de muchas
otras culturas de este mundo han sido tan ignorados como los murmullos
de un bosque remoto. Si deseamos que esta inequidad se resuelva, sera
preciso intensificar los esfuerzos, al interior de los estados tanto como
en el plano internacional, por conseguir que esas voces no occidentales
sean escuchadas con respeto y con el animo de cambiar lo que tenga que



cambiar, aun cuando esos esfuerzos se alejen de la utopia democratica y
liberal del terso didlogo entre ciudadanos del mundo: ese mundo y esos
ciudadanos todavia no estan aqui.

Y hay mas. Correremos el riesgo de incurrir en una suerte de idealis-
mo culturalista si olvidamos las condiciones concretas en que surgen y
prosperan esas comprensiones del mundo a las que llamamos “culturas”.
Occidente ha contado con un buen motivo para imponer su hegemonia
cultural a otras regiones de la Tierra: el desarrollo del capitalismo. Siem-
pre es posible que los miembros de una cultura que se entienda a si mis-
ma como mejor que todas las demas busquen imponer su dominio sobre
las personas culturalmente distintas, si cuentan con los medios para ello.
Eso, tal vez, no sea privativo de Occidente. Sin embargo, tal clase de do-
minio siempre ha resultado muy apropiado para la expansion del sistema
econémico capitalista, desde su version atlantica (Wallerstein, 1979),
pasando por el imperialismo colonial del siglo xix, y hasta nuestros dias.
Ademas, el capitalismo también ha resultado peculiarmente favorable
a las innovaciones tecnoldgicas, que por un lado elevan exponencial-
mente la produccion de bienes y llevan a la busqueda desenfrenada de
materias primas y de mercados a costa de la libertad de los pueblos me-
nos favorecidos, y por la otra sostienen a un poderio militar que ha sido
sencillamente incontestable para quienes, del siglo xvi al xx, cayeron
sojuzgados ante las potencias europeas y norteamericana.

Al menos en la época que Occidente entiende como la modernidad, el
dominio cultural siempre ha ido acompafiado por la expansion capita-
lista. Las intrincadas relaciones entre el capitalismo historico y la he-
gemonia cultural de ese Occidente serian, por si mismas, objeto de un
trabajo mucho muy amplio (Wallerstein, 1988). Por ahora, baste con
no perderlas de vista considerando ademas que, si Frederic Jameson ha
tenido algo de razon, el capitalismo en su fase avanzada o tardia ahora
se distingue por contar con su propia logica cultural, capaz de invadir
hasta los recintos mas intimos de nuestras experiencias humanas (Jame-
son, 1995). Sobre todo, no olvidemos que nuestras ideas acerca de las
culturas y sus relaciones reciprocas, multiculturales o pluriculturales,
asi como la posibilidad misma de nuestras aspiraciones a una deseable
interculturalidad, no podrian ser ajenas a las condiciones marcadas por



la produccion material de bienes y de riqueza, por la acumulaciéon del
capital y por su circulacion de acuerdo con las caracteristicas expoliado-
ras y explotadoras del capitalismo.

Precisamente en este punto podemos volver a nuestro analisis de la po-
tencia critica de los conceptos. Si la palabra “interculturalidad” ha de
apuntar hacia el concepto que le corresponde, habra que subrayar lo
que ya Guerrero advertia: la interculturalidad, hasta ahora, no es algo
que suceda sino algo que tendria que suceder. Y debiera hacerlo porque
un pasado de sufrimiento y destruccion, resultado de la imposicion de
una hegemonia cultural sobre multiples pueblos de este planeta, no pue-
de prolongarse mas en un presente de exclusion, opresion y desprecio,
o en un futuro “capitalista tardio”, en el que las diferencias culturales
bien podrian transformarse en curiosidades para el mercado. También
es Patricio Guerrero quien nos recuerda que la interculturalidad es una
“tarea politica”, un “proyecto civilizatorio y de vida, que insurge con-
tra el paradigma civilizador eurocéntrico capitalista” (Guerrero, 1999,
p. 11). Ahora podemos ver que el didlogo al que Guerrero aludia, en
tanto parte de esa tarea politica, tendria que darse bajo las condiciones
transformadoras que leiamos antes en Freire: un didlogo con palabras
que sean accion y reflexion, es decir, praxis transformadora. Una serie
de intercambios “simbolicos, de significados y de sentidos”, como diria
Guerrero, orientados a reflexionar sobre el mundo humano para hacer de
¢l algo mejor y mas digno de ser habitado.

Pero, ;como lograr que esto sea algo mas que un buen deseo? Las res-
puestas posibles representan un imponente desafio a la teoria, y al tipo
de praxis que toda teoria lleva aparejada. A pesar de ello, acaso la crea-
tividad nos muestre que esas respuestas tendrian que ser varias y formar
ellas mismas, desde ya, parte de un didlogo liberador entre unas culturas
y otras, considerando especialmente todo lo que las partes hegemoni-
cas del didlogo tendrian que ceder para que sus interlocutores consigan
hacerse escuchar. En este didlogo, por ahora poco mas que un suefio,
(puede Occidente aportar algo distinto a su tipico afan por imponerse al
resto del mundo?



;Cultura como formacién
critica de la conciencia?

Volvamos una vez mas a la busqueda de alguna potencia critica en los
conceptos. Ello supone, tal vez convenga repetirlo, tener a la vista que
las representaciones y significados habituales no alcanzan a constituirse
en conceptos que nos revelen lo que yace en el fondo de esas representa-
ciones y esos significados. Pero entonces, habria que explorar justo ahi
donde las nociones cristalizadas a lo largo de los siglos podrian revelar
algo interesante para el tema que nos ocupa.

“Occidente” es un nombre mas o menos coémodo que pretende designar
una realidad compleja y un tanto difusa. Entendamoslo, inicialmente,
como la palabra que intenta designar una tradicion cultural que hunde
sus raices en las antiguas Grecia y Roma y en el judaismo cristianizado,
para no ir mas atras. A lo largo de su historia, Occidente se ha desa-
rrollado primero en la cuenca del Mediterraneo, y después en la zona
atlantica de Europa, dando desde ahi el salto hacia los actuales Estados
Unidos y otras regiones del planeta. En su trayectoria se ha cruzado con
la evolucioén del capitalismo; podria especularse, aunque no ahora, acer-
ca de si “lo occidental” es un caldo de cultivo idoneo para tal sistema
econdmico, o si ha sido éste el que ha encontrado la manera de colonizar
a aquella esfera cultural hasta el punto de casi identificarse con ella. Por
el momento supongamos, provisoria y problematicamente, que hay una
especie de gran cultura occidental o una suerte de matriz cultural mas
0 menos comun para diversas naciones. Hablemos, entonces, de uno de
los elementos de esa matriz cultural.

Se trata de una manera peculiar de entender lo educativo, aunque acaso
ella cuente con paralelos en otros lugares del mundo. La idea que bus-
camos es la de la educacion entendida como formacion de la conciencia
humana. Ensayemos un muy pequefio recorrido por la historia del pen-
samiento de Occidente. Es en la antigua Grecia, hasta donde podemos
ver, que se concreta una suerte de idea precursora. Poetas y filosofos
fueron elaborando a lo largo de los siglos la nociéon de Paideia, el “arte
de conducir a los niflos”, algo que termino por significar el proceso por
el cual un ser humano es capaz de convertirse en la mejor version posi-



ble de si mismo (Jaeger, 1986). Acaso una de las sintesis mas expresivas
de la Paideia la encontremos en un célebre verso de Pindaro: “Sé como
eres, habiéndolo aprendido” (Pitica 11, 72). La frase apunta, por un lado,
hacia alguna realidad presente por nacimiento en la persona; pero, por
el otro, indica que convertirse en eso que se es requiere un aprendizaje.
No se trata de una contradiccion o una paradoja; mas bien, se acepta que
la adecuada constitucion de lo humano en las personas depende de un
proceso educativo. Va delinedndose asi la idea que mas tarde, en época
romana, recibird el nombre de Cultura. Este nombre nos acerca al cam-
po semantico que aqui interesa, pero no nos adelantemos.

A grandes rasgos, la idea de Paideia significa que los miembros de nues-
tra especie cuentan con alguna disposicion hacia la mejor forma de vida
humana posible, pero también que esa disposicion puede desarrollarse o
no, y que es preciso realizar acciones orientadas a que efectivamente se
alcance la meta implicita en la misma condicion humana. Esas acciones,
propiamente educativas, requieren de una serie de relaciones entre el
discipulo y uno o varios maestros, y también entre quien se educa y las
concreciones del espiritu humano que anteceden su aparicion individual
en este mundo. Desde luego, asumir que las cualidades mas o menos
natas han de cultivarse, entrafia también, un cierto objetivo a perseguir,
entendido como un ideal de humanidad.

Esta breve descripcion de algunos aspectos de la idea de Paideia toca, al
menos en dos puntos, a la acepcion de cultura como cosmovision: tanto
el conjunto de realizaciones que anteceden a quien ha de iniciarse en
ellas como el ideal mismo de humanidad serian, muy presumiblemente,
elementos de una tradicion compartida que incluye una lengua, una his-
toria comun, una serie de creencias y practicas y demas. Mdas adelante
volveremos a este punto. Mientras tanto, apuntemos que, de acuerdo con
el gran estudio de Werner Jaeger, aquella idea experimentd una evolu-
cion que va desde Homero y Hesiodo hasta Platon y un poco mas alla
(Jaeger, 1986). También consideremos que, con todo y dicha evolucion
historica, la idea de Paideia conservo siempre algunos elementos de
continuidad. En este sentido, destaca precisamente la nocion misma de
una situacion deseable, expresada en la palabra que solemos entender
como “virtud”: areté. Una traduccion posible del significado original



de areté es “excelencia”, y ella permite entenderlo todo. Con Homero,
tanto como con Pindaro o con Platon, lo que encontramos son diversas
maneras de alcanzar una excelencia humana que no cualquiera logra, y
que nadie consigue sin el debido esfuerzo y sin ayuda de maestros ade-
cuados. La areté, asi, es asunto y meta de una educacion entendida como
otra acepcion para nuestra palabra “cultura”: el “cultivo de lo humano”.

Pero la idea de Paideia, hasta donde puede verse, no arroja suficien-
te luz sobre el correlato de aquellas realizaciones culturales objetivas
que constituyen una de sus condiciones de posibilidad. Ese correlato
aparecera en la tradicion filosofica de Occidente siglos mas tarde, du-
rante la era del llamado “idealismo aleman”: se trata de la nocidon de
“conciencia”. Lo que aqui interesa es el caracter de dicha conciencia
como algo constituido dialécticamente, en una serie de movimientos del
pensamiento que, primero, es capaz de distanciarse de lo que se pre-
senta ante ¢l como dado, y después, consigue cerciorarse del tipo de
relacion que ha de mantener con eso que ahora no solamente es dado,
sino propiamente objetivo, es decir, un objeto de consideracion para el
pensamiento. La conciencia surge entonces como el polo subjetivo de la
relacion descrita, el “para-si” del que G.W.F. Hegel habla en la Fenome-
nologia del Espiritu (Hegel, 2010). De modo que la conciencia no ha de
concebirse como algo que esta ahi desde el inicio: se trata, mas bien, de
algo que ha de desenvolverse a partir de la relacion que el pensamiento
es capaz de mantener consigo mismo y con sus objetos.

Alguna moderna psicologia del desarrollo nos diria que trata de temas
similares, pero lo que ahora importa es el campo filoséfico y categorial
que Hegel consigue abrir. A esta luz, la conciencia no aparece como algo
ya dado o naturalmente implantado, sino que se va instaurando como la
contraparte de cuanto se presenta ante un sujeto humano, es decir, del
mundo. Pero ese mundo objetivo, a su vez, termina por relacionarse con
el sujeto por medio de lo que algunas traducciones a nuestro idioma re-
cogen como “formacion cultural” y que, en el original aleman, aparece
como Bildung (Hegel, 2010, p. 592).

Victor Hell ha descrito la idea de Bildung como “formacion intelectual,
moral y estética del hombre”, y también como “el medio para realizar la



idea de libertad” (Hell, 1986, p. 75). Bildung, al igual que Paideia, resulta
asi ser el nombre de una idea compleja referida a la educacion. Pero su-
cede ahora que esta educacion, que es también “cultura” como cultivo de
lo humano, es comprendida a través de la relacion compleja y nunca tersa
entre la conciencia y las realizaciones del espiritu que se van levantando a
lo largo de la historia. Es decir, el cultivo o “cultura” de una persona se va
constituyendo a través de la relacion con la “cultura” como tradicién com-
partida, valores, practicas aceptadas y demas; en fin, como cosmovision.
Si un ser humano ha de formarse de acuerdo con su misma humanidad,
lo hara apropiandose en y mediante su conciencia de lo que lo rodea en el
mundo de la cultura ya efectuada objetivamente (Murillo, 2022).

De este modo, la idea de Bildung vincula los dos significados de la pa-
labra “cultura” con los que nos hemos topado: el de un conjunto de
realizaciones concretas, entendidas como tradicion y cosmovision de
una comunidad, o la cultura objetiva, y el de formacion del individuo
por medio de la relacidn entre esa cultura objetiva y la conciencia. Esto
resulta especialmente importante si se trata de pensar en términos de la
educacion: la formacion de las personas no debiera comprenderse sino
en virtud de esa relacion, la cual permite la conformacion misma de la
conciencia. Ahora bien: siguiendo a Hegel, y a ciertos contemporaneos
suyos como Wilhelm von Humboldt, el movimiento de la conciencia
no se detiene en la apropiacion de lo que la cultura objetiva ofrece a
los sujetos que se constituyen en su seno. Mediante su accidon, como
subraya Humboldt, esas conciencias han de abrir los rumbos de nue-
vas direcciones en la cosmovision que las ve nacer (Murillo, 2022). De
manera que, dialécticamente, la Bildung individual pasa a contribuir a
la concrecion del mundo, a la manera en que el “espiritu objetivo” de la
Fenomenologia de Hegel se va desarrollando en su complicada relacion
con el “espiritu subjetivo”.

Con todo esto, nos encontramos mas alla de la idea de Paideia como
cultivo de lo humano. No basta con suponer ciertas disposiciones que
han de desarrollarse si se desea que un ser humano alcance la areté o
excelencia; con la idea de Bildung, entramos en un escenario donde mu-
cho mas claramente se atiende a lo que ha de ocurrir con la interioridad
de los individuos. Estos, en un entramado dialéctico, formaran su con-



ciencia y su propio ser en virtud de los encuentros con lo que otros, en el
pasado, han concretado como tradicion heredada, como cultura objetiva.
De este modo, se apunta hacia algo mas definido que una concepcion
mas o menos abstracta de la excelencia humana. Sin embargo, no de-
bemos olvidar las limitaciones que, a su vez, la idea de Bildung arras-
tra consigo. Por ejemplo, basta con continuar la lectura de Hegel para
apreciar que su filosofia termina por decir que Occidente es el tnico
desarrollo posible del espiritu, la tinica cultura digna de ese nombre. Y,
desde luego, no puede ignorarse la muy conocida critica de Karl Marx,
que acusa al idealismo aleman entero, y particularmente a Hegel, de
desplazarse tan s6lo en el mundo abstracto de las ideas y las intelectua-
lizaciones (Marx, 1992).

Estos sefialamientos nos ponen en camino de hallar el potencial critico
que un concepto posible de “cultura como formacion de la conciencia”
podria aportar para discusiones como las que giran en torno a la inter-
culturalidad, y ahora mas claramente en torno a la posibilidad de una
educacion intercultural. Veamos, primeramente, lo que toca al ambito
de la relacion entre formacion de la conciencia y culturas objetivas, esas
tradiciones heredadas compuestas por lengua, historia compartida, va-
lores, creencias y practicas comunes para un grupo. Hemos mencionado
ya que, para Hegel, “cultura” es casi un sinébnimo de Occidente. Pero
la potencia de la dialéctica del propio Hegel bien podria ser el mejor
antidoto para semejante limite: con ayuda de aquélla, puede ponerse
en duda que la direccion del espiritu que se concreta en las culturas
objetivas sea una calle de sentido tnico. Es plausible imaginar, después
de todo, que las realizaciones objetivas del espiritu tengan mas de una
forma de concretarse sobre la faz de esta Tierra. Por otra parte, ello no
tiene por qué anular la idea de que es la conciencia quien se apropia de
las realizaciones que la anteceden y la que actua para que esas realiza-
ciones contintien por caminos novedosos y mejores. De manera que la
idea de Bildung como formacion de la conciencia no tendria por qué
implicar, necesariamente, que dicha formacion sé6lo alcance su pleni-
tud en el ambito cultural especifico en que fue inicialmente pensada.
Nuestra comprension de lo educativo puede conservar la idea de aquella
formacion sin comprometerse en lo mas minimo con la aceptacion de la
hegemonia de Occidente.



En lo que toca a la critica de Marx hacia Hegel y el idealismo aleman,
el tema de la cultura como educacion y el tema de la cultura como cos-
movision propia de una comunidad pueden abrirse, gracias a ella, hacia
una dimension no considerada ni por los griegos ni por los pensadores
alemanes de finales del siglo xvir y principios del xix, y en ocasiones
tampoco por los antropdlogos o fildosofos de nuestros tiempos. Se trata
de la dimension de la produccion material, expresada en los ambitos de
lo social y de lo econdmico. De acuerdo con Marx y Friedrich Engels
en La ideologia alemana, los diferentes momentos de lo que Hegel
llamo “espiritu” corresponden, en realidad, a diversas fases de la evo-
lucion econdmica y de las relaciones sociales en el seno de los grupos
humanos. De hecho, la propia conciencia es algo que depende en buena
parte de las condiciones impuestas por lo que Marx llam6 “produccion
de la vida”. Cuando algo cambie en la conciencia, al grado de anhelar
la transformacion de aquellas condiciones, serd porque estas ultimas
conducen a momentos particularmente contradictorios, opresivos y
asfixiantes para una buena parte de las personas (Marx, 1992). Des-
pués de Marx, cualquier consideracion de la cultura, entendida como
conjunto de realizaciones objetivas propias de una comunidad o como
formacién de la conciencia, no estard completa sin tener a la vista la
trama de las relaciones entre ambas nociones y el ambito de la produc-
cion econdémica y social.

No es éste el lugar para adentrarse en la complicada cuestion acerca de
si lo que ha de llamarse “cultura”, sea como cosmovision o como for-
macion de la conciencia, o el conjunto de ambas, resulta ser un mero
epifenomeno de la produccion material. Aunque, hay que decirlo, una
consideracion dialéctica propiamente dicha no renunciaria a explorar
el camino de vuelta, que va desde las realizaciones culturales o desde
las ideas acerca de lo que ha de ser la educacion hacia las condiciones
de aquella produccion material, que acaso no exista desvinculada de lo
cultural y lo educativo. La critica marxista, eso si, nos mantiene alerta
acerca de cualquier abstraccion que llegue a entender a las culturas
objetivamente existentes como presuntas realidades flotantes, ajenas a
lo que sucede con la economia y con las relaciones sociales en general.
Y otro tanto podria decirse de la idea de cultura como formacion de
la conciencia.



Con todo esto a la vista, las relaciones entre los diversos términos que
han ido apareciendo hasta aqui adquieren una consistencia mas defini-
da. Las culturas, entendidas como cosmovisiones, son condicién para
alguna idea de “cultura” en el sentido educativo: esta ultima obtiene de
aquéllas las nociones del ideal de humanidad y de lo que resulta valioso
y deseable para alcanzar la plenitud propia de nuestra condicion. La
formacion de los individuos, por su parte y entendida mas propiamente
como formacidn de la conciencia, no sélo aparece como el lado subjeti-
vo de la relacion con la cultura objetiva, capaz de apropiarse de aquellos
valores y realizaciones en general: tal formacion contribuye, también,
a transformar los valores y las diversas realizaciones culturales. Esto
se explica porque el mundo que aparece ante la conciencia puede verse
con mayor claridad como algo resultante de la praxis humana y, como
tal, susceptible de ser modificado y de abrir nuevos sentidos. Todo esto
no sucede en la simple abstraccion, sino en el propio y concreto mundo
humano, marcado por las condiciones materiales que lo posibilitan y
que producen y reproducen a dicho mundo y al tipo de conciencia que
consigue darse en €l.

En ese trayecto, la conciencia humana podria entender que el mundo tal
y como es, con sus culturas objetivas y su orden material economico,
social y politico, no es lo mejor que podria ser. Tras la apariencia de nor-
malidad o de naturalidad, ese mundo revelaria su caracter de producto
de la praxis humana. Aquella conciencia en formacion, constituyéndose
ante dicho mundo, estaria en condiciones de comprender que las cosas
que hoy son pudieron resultar de otra manera. Y entenderia también que
una praxis distinta podria alumbrar a un mundo diferente. Al percatarse
de su propia formacidén como sujeto en la historia concreta, una con-
ciencia se encontraria ante el horizonte de las posibilidades abiertas y
decidir qué hacer ante ellas. Acaso esta libertad que se presenta como
posibilidad abierta ocupe el sitio de la vieja areté helénica: el mejor ser
humano posible seria el que luche por tomar en sus manos su destino.
Claro, esto nunca sera genuinamente posible desde la soledad indivi-
dual, sino en unidn con otros seres humanos, en esa comunion de la que
hablaba Paulo Freire (2005). Esto ultimo tendria que ser parte de lo que
la conciencia, al concienciarse, encontrara en su camino.



La basqueda conceptual
es ya parte del diadlogo

La importancia que Freire reconoce en la comunion entre seres humanos
que habitan el mismo planeta nos conduce a las posibilidades que, para el
dialogo entre culturas, se ofrecerian caminando por la senda de la conside-
racion critica de las palabras y sus significados y su transito hacia concep-
tos mas completos y complejos. Y siendo “cultura” también una palabra
que, al menos en Occidente, atafie de modo directo a la educacion, no es
imposible suponer que buscando clarificar y reconstruir su concepto nos
hallemos ante algo interculturalmente interesante y prometedor. Imagine-
mos a un grupo de educadoras y educadores occidentalizados, si, pero que
han dialogado entre ellas y ellos acerca de la manera en que la educacion
ha sido entendida por Occidente a lo largo de la historia, convirtiendo esa
historia en objeto de su reflexion critica. Imaginemos, también, que viven
en un pais como los de América Latina, en condiciones que Walsh y Gue-
rrero identificarian como de pluriculturalidad. Esas educadoras y educa-
dores podrian buscar a personas de culturas originarias o de ascendencia
africana, y acaso éstas acepten abrir el didlogo. Las profesoras y profesores
cuyas vidas han transcurrido a la luz de ideas occidentales cristalizadas y
hasta un tanto inconscientes, podrian ahora decir algo parecido a esto: “La
historia ha sido muy dolorosa y sigue marcandonos hoy. Pero, con todo,
nuestra cultura tiene algo interesante que plantear. Queremos entender a
la educacion como formacion critica de la conciencia, y hemos pensado
que esa formacion podria, para ser critica, ir mucho mas alla de los limites
de nuestra vision del mundo. Nuestra tradicion cuenta con ideales acerca
de lo que ha de ser una persona cuando alcanza lo mejor de si misma, y
esos ideales pueden abrirse a la necesaria transformacion de este mundo,
de un modo tal que haya lugar para todas y todos. Pero seria contradictorio
decidir los rumbos solo desde Occidente. Si nuestros ideales cambian o
si se enriquecen en el camino, asi como nuestras propias ideas acerca de
la educacion en general, sera gracias al dialogo con ustedes y con cuantos
acepten compartir con nosotras y nosotros. ;Qué opinan ustedes?”’. No es
posible especular acerca de lo que dirian otras personas desde sus propias
cosmovisiones; esa palabra tendria que ser pronunciada por ellas y ellos.
Aunque, tal vez, comenzarian su respuesta con un “les esperabamos hace
mucho tiempo...”



Una situacion de interculturalidad, segiin hemos visto, tendria que ir
mucho mas alld de la condicidon de pluriculturalidad. Explorando en los
significados de palabras como “cultura”, podriamos coincidir con lo que
Patricio Guerrero decia ya hace afos y aceptar que la interculturalidad
aun no existe. Sin embargo, el espacio entre culturas, el “inter” que abre
la palabra, es un territorio que puede iluminarse bastante cuando se ex-
plora, al mismo tiempo, en los significados de la educaciéon como for-
macion de la conciencia. Nadie nace ya siendo lo que podria llegar a ser;
para constituirse, una persona necesita entrar en relacion con el mundo.
Este mundo siempre se encuentra ya poblado de sentidos y significacio-
nes, es decir, de los contenidos de alguna cultura como cosmovision.
Cada cual, al venir a la existencia, lo hace en el contexto de tal mundo
o0, mejor dicho, de uno de esos varios mundos culturalmente conforma-
dos, y a su vez se “cultiva” al educarse, de acuerdo con los ideales y las
condiciones generales, también sociales y economicas, de la realidad
que le ha tocado en suerte. Ahora bien: la educacion puede realizarse
de manera tal que, desde el principio, se acepte que la experiencia del
mundo que va constituyendo a cada ser humano no es ni tiene por qué
ser la misma para todos. La formacion, asi, puede volverse critica y per-
mitir que la conciencia se despliegue con la vista puesta en horizontes
mas amplios. En relacion dialéctica con el deseo de interculturalidad, la
educacion podria plantearse como conseguir que las personas se formen
para un mundo mas amplio, con muchas cosmovisiones en dialogo que
intercambien sus riquezas y compartan sus preocupaciones y problemas,
e incluso consiguen avanzar hacia soluciones que favorezcan al mayor
numero posible de seres humanos. El sujeto de la interculturalidad co-
menzaria su camino, acaso, como sujeto de una educacion critica que
permita comprender que la conciencia surge en relacion contradictoria
pero esperanzadora con el mundo, y que hay muchos mundos culturales
donde otras muchas personas hacen lo mismo de acuerdo con sus pro-
pios referentes. Y, mas alla, podriamos encontrar las maneras de contri-
buir para que esas muchas culturas coexistan del mejor modo posible en
un territorio, en didlogo y reflexion también complicados y esperanza-
dores. De hecho, seguramente dos o tres de esas culturas existan y dia-
loguen entre si ya en la interioridad de mas de un individuo. Acaso aqui
tengamos al tipo de conciencia en formacion para la que transformar al
mundo no parezca imposible.



Un dialogo situado en el espacio simbolico de la interculturalidad, ten-
dria que enfrentar con decision también al hecho de que ninguna cultura
navega entre las nubes de un vacio social e historico. Cualquiera de
ellas responde, siempre dialécticamente, a las condiciones concretas de
la produccion de la vida en lo que toca a la economia y a las relaciones
sociales mismas. Las conciencias que se tornan autoconciencias, y de
este modo pueden ver como un objeto problematico lo que de otro modo
darian meramente por sentado, estarian en condiciones de plantearse
como evitar que el capitalismo hegemonico, depredador como nunca y
explotador como siempre, se apropie por completo de los mundos cultu-
rales y de la propia subjetividad humana. Mejor provistas estaran esas
autoconciencias si saben no sélo de uno, sino de muchos mundos, es
decir, si saben de las riquezas y los problemas de varias culturas.

Al plantearnos seriamente temas tales como el de la educacion inter-
cultural, lo que conviene es nunca dar por sentado que las palabras nos
dicen todo lo que hay que decir. Es por ello que cabe interrogarnos con-

EEINNT3

ceptualmente acerca de si palabras como “cultura”, “educacion”, “for-
macién” y “conciencia” dicen todo lo que hay que pensar y decir, y si
muestran todo lo que hay que hacer. Consideremos, entonces, incluir en
los esfuerzos que buscan una interculturalidad posible la idea de que los
conceptos siempre estan en movimiento, siempre intentan alcanzar toda
la realidad que falta por pensar y todas las tareas que faltan por hacer. Si
acaso esta idea proviene de Occidente, hagamosla mejor y mas grande
en el didlogo de todas y todos. A

Referencias

Austin, J. L. (1990). Como hacer cosas con palabras. Palabras y acciones. Paidos.
Freire, P. (1989). La educacion como prdctica de la libertad. Siglo XXI Editores.
Freire, P. (2005). Pedagogia del oprimido. Siglo XXI Editores.

Guerrero, P. (1999). “La interculturalidad so6lo sera posible desde la insurgencia de la ter-
nura. (Notas para la aproximacion a la interculturalidad)”, en Universidad Politéc-
nica Salesiana, Reflexiones sobre la interculturalidad. Ediciones ABYA — LAYA.

Hegel, G.W.F. (2010). Fenomenologia del espiritu. Abada Editores.

Jaeger, W. (1986). Paideia: los ideales de la cultura griega. Fondo de Cultura Econdmica.

Jameson, F. (1995). El posmodernismo o la logica cultural del capitalismo avanzado.
Paidos.

Kosik, K. (1992). Dialéctica de lo concreto. Estudio sobre los problemas del hombre y
del mundo. Grijalbo.



ENSAYOS

Kymlica, W. (1996). Ciudadania multicultural. Una teoria liberal de los derechos de
las minorias. Paidos.

Marx, K. (1992). La ideologia alemana y otros escritos. Planeta — De Agostini.

Murillo, F. (2022). “La teoria de Bildung. Wilhelm von Humboldt (c. 1794)”. Cuadernos
de historia, 57, pp. 377-384. https://dx.doi.org/10.5354/0719-1243.2022.69207

Olivé, L. (1999). Multiculturalismo y pluralismo. Paidds — unam.

Searle, J. (1994). Actos de habla. Ensayo de filosofia del lenguaje. Planeta — De Agostini.

Taylor, C. (2009). El multiculturalismo y “la politica del reconocimiento”. Fondo de
Cultura Econémica.

Wallerstein, 1. (1979). El moderno sistema mundial. La agricultura capitalista y los
origenes de la economia — mundo europea en el siglo xvi. Siglo XXI Editores.

Wallerstein, 1. (1988). El capitalismo historico. Siglo XXI Editores.

Walsh, C. (2005). La interculturalidad en la educacion. Ministerio de Educacion del
Pert — UNICEF.

ETHOS EDUCATIVO 58 - JULIO-DICIEMBRE DE 2025 - 245



