
ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 223  

ENSAYOS

Cultura e interculturalidad: 
los conceptos y su potencia 
liberadora

Carlos Alberto Bustamante Penilla1

.
Resumen
Este ensayo aborda una reflexión en torno al concepto de cultura y la in-
terculturalidad, fundamentándose en las ideas de pensadores como He-
gel, Marx, Karel Kosík, Paulo Freire, León Olivé, entre otros. A partir de 
estas perspectivas, se propone un recorrido que va desde el enfoque de 
la paideia hasta el concepto de Bildung, con el propósito de profundizar 
en la comprensión del fenómeno educativo.

Abstract.
This essay offers a reflection on the concept of culture and intercultura-
lity, drawing on the ideas of thinkers such as Hegel, Marx, Karel Kosík, 
Paulo Freire, León Olivé, among others. From these perspectives, it pro-
poses a journey that moves from the notion of paideia to the concept of 
Bildung, with the aim of deepening the understanding of the educational 
phenomenon.

Preludio filosófico:
la potencia crítica
de los conceptos

Antes que nada, es preciso detenernos en algunas consideraciones filo-
sóficas muy generales, pero necesarias aquí. Tomemos como punto de 
partida la cuestión de si, vocablos tales como “cultura” o “intercultu-
ralidad”, son algo más que palabras útiles para referir alguna clase de 
hecho, y si algo en ellas guarda algún tipo de potencia emancipatoria. 
¿Acaso en el significado de palabras como éstas subyace algo capaz de 
mostrarnos las vías por las cuales este mundo humano, en el cual res-
piramos y actuamos, puede ser mejor que lo que hoy por hoy tenemos? 

1 Licenciado en Filosofía con estudios de Maestría en Filosofía de la Cultura, Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo (umsnh). Profesor en la Facultad de Filosofía “Dr. 
Samuel Ramos Magaña” de la umsnh. Correo electrónico: carlos.bustamante@umich.mx



224 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

Semejante cuestión exige preguntarnos acerca de qué entendemos por 
lo que implica el lenguaje. Si aceptamos, por ejemplo y sin más, que las 
palabras son básicamente representaciones de las cosas, y de las relacio-
nes entre esas cosas y nosotras y nosotros, corremos el riesgo de ence-
rrarnos en una situación que, fácilmente, se convierte en algo parecido 
a un callejón sin salida. ¿Por qué? Porque podríamos deslizarnos hacia 
la creencia de que el lenguaje constituye algún tipo de realidad paralela 
a la “otra” realidad, la de las cosas y sus relaciones, para luego entram-
parnos en la pregunta acerca de cómo el plano de las palabras consigue 
vincularse con el de las cosas. Y eso sin siquiera llegar, por ejemplo, 
a la cuestión acerca de qué es lo que llamamos “cosas”, y si conviene 
nombrar así sólo a los objetos más concretos y tangibles, o también a 
los abstractos, o incluso a nuestras imaginaciones o nuestros sueños o 
aspiraciones más profundas.

Para evitar este atolladero, puede recurrirse a algún punto de vista que 
vincule desde el principio el problema de la significación de las palabras 
con el de las realizaciones humanas en general, sin separar a un lenguaje 
de aquello que lo ha posibilitado: las acciones que efectuamos sobre 
las cosas, acciones que terminan por levantar en torno nuestro el tipo 
de mundo en el cual nos desenvolvemos y al cual pertenecemos. Nom-
bramos a las cosas e inventamos lenguajes no solo para comunicarnos 
acerca de hechos y objetos, sino para enfrentar la realidad que nos rodea 
y constituirla como algo que resulta, al menos en buena parte, de nuestra 
propia actividad. Aquí podría acudirse al tipo de teorías sobre el lengua-
je que destacan lo que se ha dado en llamar la dimensión pragmática, es 
decir, la manera en que nuestro uso de las palabras afecta nuestra propia 
existencia y todo cuanto nos rodea (Austin, 1990; Searle, 1994). Pero un 
camino más fecundo, capaz de rendir cuenta de otros aspectos decisivos 
de nuestra realidad humana, pasa por una perspectiva dialéctica. 

Esa clase de perspectiva puede encontrarse en autores como Karel Kosík 
o Paulo Freire. El primero, por ejemplo, nos alerta acerca del carácter 
“pseudoconcreto” del ambiente cotidiano que rodea nuestras vidas. Este 
“mundo de la pseudoconcreción” incluye tipos de prácticas y de repre-
sentaciones comunes que llegan a malentenderse como algo casi natural, 
sin reparar en que se trata de productos históricamente definidos por la 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 225  

ENSAYOS

acción humana, y determinados por relaciones que implican la domina-
ción y la explotación de unas personas por otras (Kosík, 1992). Freire, 
por su parte y desde sus primeras obras, explora de manera más directa 
la relación que se tiende entre la conciencia de los individuos, el orden 
sociohistórico en el que habitan y la apropiación crítica del lenguaje, el 
cual es entendido como parte de una cultura que podría ser liberadora, 
aunque en sus formas vigentes contribuya más bien al sometimiento de 
unos seres humanos por otros (Freire, 1989). 

A la luz de lo que dicen Kosík o Freire, tendríamos que pensar al lengua-
je y sus significados siempre como parte de la praxis humana, y consi-
derar que los hechos, las cosas y sus relaciones resultan para nosotras y 
nosotros de aquello que hacemos con el mundo, incluyendo las formas 
en que conocemos al cosmos, a otros vivientes y al resto de los seres 
humanos, así como las maneras en que actuamos ante esa realidad cam-
biante. Al intentar esta clase de camino, asumiríamos dialécticamente 
que las palabras significan algo que intenta referir al mundo, pero tam-
bién que esas palabras y esos significados se agitan ante las personas que 
actúan o dejan de actuar en él.

Esta manera de entender la cuestión es la que lleva a Kosík, por ejem-
plo, a distinguir entre los fenómenos y las esencias de los mismos. Lo 
fenoménico es lo que habitualmente aparece ante nosotras y nosotros; 
pero esto bien puede consistir en una serie de representaciones acepta-
das que terminan por ocultar la estructura misma de los hechos. Éstos, 
no obstante, algo tienen que ver con que la realidad se nos presente bajo 
esos engañosos ropajes. Por ejemplo, si tales hechos incluyen prácti-
cas de opresión, exclusión y dominación, parte de su poder sobre las 
personas radicará en su capacidad de ofrecerse bajo la apariencia de la 
normalidad, e incluso de la naturalidad. En vista de esto, Kosík(1992) 
propone distinguir también entre lo que cuenta como fenómeno y lo que 
es, más bien, concepto: “El concepto de la cosa es la comprensión de 
ella, y comprender lo que la cosa es significa conocer su estructura” (p. 
30). Esa estructura ha de incluir tanto lo que los hechos son y provocan 
desde sí mismos como la manera, falaz si se quiere, en que aparecen en 
nuestras representaciones comunes y aceptadas sin crítica. 



226 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

Así, de acuerdo con Kosík, solo por un error consuetudinario o por un 
“hábito bárbaro”, según lo llama él, un concepto puede ser confundi-
do con categorías y representaciones del pensamiento ordinario (1992, 
p.26),.  De modo que un concepto que genuinamente consista en la com-
prensión de aquello que estamos intentando pensar, no puede detenerse 
en la mera aceptación de lo que habitualmente se entiende o se dice. 
Esto tiene una implicación importante para lo que aquí nos interesa: el 
significado usual de las palabras no tendría que ser admitido sin tomar la 
precaución de considerar que, en tanto establecido en un contexto social 
e histórico dado, bien puede ser la apariencia que oculta la estructura 
profunda o esencia del hecho, la cosa o la realidad que pretende referir.

Paulo Freire, por su parte, concibe en el lenguaje dos posibilidades bá-
sicas: las llama “palabra verdadera” y “palabra inauténtica”. La primera 
es ya, por sí misma, una praxis, pues consiste en “la unión inquebran-
table entre acción y reflexión”. La palabra inauténtica, “con la que no 
se puede transformar la realidad” según el maestro brasileño, “resulta 
de la dicotomía entre sus elementos constitutivos”. Esta palabra inau-
téntica puede serlo en la medida en que se prescinde de la reflexión en 
aras de una acción ciega; pero también puede ocurrir que se convierta 
en “alienada y alienante”, al omitir el compromiso de transformación 
de la realidad en la que es pronunciada. Así, alienado resultaría el pre-
sunto “activista” que se lanza a hacer cualquier cosa sin reflexionar en 
lo que implica lenguaje, pero especialmente el individuo que acepta sin 
preguntarse nada lo que las palabras inauténticas le dicen y acomoda su 
vida, sin más, a sus presuntos significados (Freire, 2005, pp. 105-106).

El mecanismo de dicha alienación consiste, entonces, en la ruptura entre 
los elementos reflexivos y activos que constituyen las palabras: “Existir, 
humanamente, es ‘pronunciar’ el mundo, es transformarlo. El mundo 
pronunciado, a su vez, retorna problematizado a los sujetos pronun-
ciantes, exigiendo de ellos un nuevo pronunciamiento” (Freire, 2005, 
p. 106). Desde luego, en cada ocasión en que se elude considerar que 
el significado de las palabras, bien puede ser aceptado de manera alie-
nada, como si existiera sin más en un plano intocable, es imposible que 
el mundo vuelva reflexivamente hacia quienes se valen de las palabras. 
Los significados así congelados se alejan de lo que Kosík, por su parte, 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 227  

ENSAYOS

aceptaría como conceptos propiamente dichos: la estructura de las cosas 
tal y como son, se ocultaría en lo que creemos entender de ellas, sin per-
catarnos de lo engañoso de nuestro presunto “entendimiento”. 

Para Freire, las palabras o son entendidas como llevando en sí mismas 
los elementos de la acción y de la reflexión, asumiéndose claramente 
como parte de la praxis humana, o se vuelven inauténticas; podría de-
cirse que, al alienarse, ellas nos alienan respecto al mundo y respecto 
a nosotros mismos. Presos de significados que se revelarían inauténti-
cos si pudiésemos ver lo que dejamos de hacer, estaríamos habitando 
el mundo de la pseudoconcreción de la que habla Kosík. Todo esto nos 
indica que es conveniente distinguir entre las palabras y significados de 
nuestros lenguajes y, por otra parte, aquello que podría entenderse por 
conceptos propiamente dichos. Si estos conceptos genuinos pretenden 
dar cuenta de la estructura esencial de las realidades, no cabe sino sos-
pechar que una serie de significados, vigentes en un momento dado de 
la historia y en un medio social específico, sean tan solo parte de una 
apariencia a la que cabe cuestionar desde el propio lenguaje compren-
dido como praxis. Convendrá no suponer que las categorías vigentes 
en un momento determinado equivalen, sin más, a conceptos ya verda-
deros o incluso válidos de una vez y para siempre. Claro está que ese 
cuestionamiento, siguiendo a Freire, no podría ocurrir sino en el diálogo 
entre los seres humanos, y desde luego no será “diálogo” el parloteo que 
se mueva en círculos viciosos, atrapadas las palabras en significados in-
cuestionados y nunca suficientemente transformados en conceptos más 
completos y auténticos.

Pero, llegados a este punto, cabe preguntar si acaso los conceptos de 
los que habla Kosík son algo a lo que pueda arribarse alguna vez. No 
resultaría coherente con la perspectiva dialéctica, asumida por este autor 
tanto como por Freire, entender a los conceptos como vaporosas reali-
dades que están esperando, ya conclusos, en alguna parte, tal vez al final 
de los tiempos. Los conceptos mismos, como los significados, estarían 
condicionados por el devenir de la historia concreta de las personas y 
las sociedades. Pero entonces, ¿de qué se trata todo este asunto de la 
distinción entre significados, socialmente vigentes aunque aparentes, y 
conceptos más genuinos pero, de algún modo, incompletos y ocultos 



228 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

tras la maraña de las palabras? La respuesta a esta pregunta nos conduce, 
por fin, al tema de la potencia liberadora de los conceptos. La dialéctica, 
al contrario de lo que sucede con algunas festivas celebraciones posmo-
dernistas de la mera diferencia, es semejante a un camino en el desierto: 
no se puede sino avanzar, así sea en la incertidumbre. De otro modo, 
nos condenaríamos a suponer que una serie de significados, considera-
dos acríticamente como estables en el tiempo y el espacio, son todo lo 
que las palabras que los connotan tienen que decirnos. El concepto que 
espera más allá de los significados, por el contrario, no se insinuará sino 
negando dialécticamente esa triste posibilidad, la de que las palabras 
digan ya todo lo que podrían decir. Buscar los conceptos que podrían 
aclararnos mejor la estructura de las realidades que nos envuelven y que 
resultan de nuestra propia praxis, mostrando justamente que esas reali-
dades están ahí en virtud de aquella praxis, es lo que vuelve liberadora a 
la búsqueda. Porque ella no será genuina, a su vez, sino en una renovada 
praxis sobre el mundo.  Poco importa que lo que vislumbremos no sea 
sino un horizonte que se aleja al avanzar hacia él, con tal de contar con 
un camino de salida para un mundo cada vez más inhabitable.

Interculturalidad como crítica 
de la historia y del presente

Vamos ahora sobre el tema principal, que involucra algunas acepciones 
y posibles conceptos para la palabra “cultura” y para ciertos miembros 
de su familia semántica. Por lo pronto, el que nos concierne tiene que 
ver con una idea derivada del desarrollo de las modernas ciencias socia-
les, en especial de la antropología. Se trata de la comprensión aproxima-
da y un tanto difusa de la palabra “cultura” como “visión del mundo” o 
“cosmovisión”. Podemos valernos aquí de una precisión propuesta por 
León Olivé: 

(“cultura”) alude a una comunidad que tiene una tradición cultivada a 
lo largo de varias generaciones y que comparte una lengua, una historia, 
valores, creencias, instituciones y prácticas (educativas, religiosas, tec-
nológicas, etc.), mantiene expectativas comunes y se propone desarro-
llar un proyecto común (Olivé, 1999, p. 42). 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 229  

ENSAYOS

Con ayuda de esta descripción preliminar, comenzaríamos a entender 
lo que se juega en términos como “multiculturalidad”, “pluriculturali-
dad” e “interculturalidad”. Traemos a cuento estas tres palabras porque 
la distinción entre sus significados ha sido objeto de interés desde hace 
tiempo, en especial en el terreno de los estudios sobre educación. Por 
ejemplo, Catherine Walsh indica que “multiculturalidad” resulta ser un 
término más bien descriptivo, al igual que “pluriculturalidad”, mien-
tras que el de “interculturalidad” ostenta connotaciones más claramente 
prescriptivas. De acuerdo con Walsh (2005), sucede que “multicultura-
lidad” es el nombre que a veces damos a la situación en que diversas 
culturas existen en un espacio más o menos delimitado, generalmente el 
de un estado nacional moderno, pero sin que necesariamente se relacio-
nen mucho entre ellas; tal panorama podría corresponder, por ejemplo, 
a lo que ocurre en algunos lugares de los Estados Unidos de América. 
“Pluriculturalidad”, por su parte, remite a lo que sucede cuando varias 
culturas no sólo coexisten, sino que mantienen algún tipo de relación 
más bien compleja y hasta conflictiva entre ellas, dando lugar a fenóme-
nos como el mestizaje; los países de América Latina son aquí el ejemplo 
paradigmático. “Interculturalidad”, en fin, remite a algo que debiera ser 
y no tanto a algo que suceda ya en parte alguna del planeta: “(la intercul-
turalidad) trata de impulsar activamente procesos de intercambio que, 
por medio de mediaciones sociales, políticas y comunicativas, permitan 
construir espacios de encuentro, diálogo y asociación entre seres y sabe-
res, sentidos y prácticas distintas” (Walsh, 2005, pp. 5-6).  

Walsh se apoya aquí en Patricio Guerrero, para quien la palabra “in-
terculturalidad” designa una suerte de horizonte normativo que, en su 
nombre, implica ya algunas pautas para la acción:

Interculturalidad significa “entre culturas”, es decir, relaciones, interac-
ciones; interculturalidad no es simple coexistencia de culturas diferen-
tes, sino la convivencia de éstas en su diferencia, y la convivencia sólo 
es posible desde la vivencia de la propia vida cotidiana entre diversos 
pueblos culturalmente diferenciados y con sentidos propios y distintos 
de la existencia. Implica encuentros dialogales y una continua relación 
de alteridad entre sujetos concretos, entre seres humanos provistos de 
visiones distintas del mundo, entre los que se producen intercambios 



230 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

simbólicos, de significados y sentidos; por ello y a diferencia de la plu-
riculturalidad, que es un hecho fácticamente constatable, la intercultu-
ralidad es una realidad que aún no existe, pues se trata de un proceso a 
alcanzar, un proceso que para que exista, debe ser construido. (Guerrero, 
1999, pp. 9-10)

Estas líneas sugieren que el espacio entre culturas, supuesto por el prefijo 
“inter-”, sería un lugar prometedor al cabo de siglos de una historia dolo-
rosa y de una modernidad a la que le cuesta entenderse a sí misma como 
algo más que la hegemonía de Occidente sobre el resto del mundo. En 
dominios más específicos, como en el caso de la educación que pretende 
volverse intercultural, tal idea parece traer consigo una gran esperanza. 

Pero no basta con ofrecer un vocablo relativamente novedoso, como 
“interculturalidad”, para dar cuenta de todo lo que entra en juego cuando 
se invoca lo que debiera suceder de cultura a cultura. Si lo que hemos 
dicho antes acerca de la potencia crítica de los conceptos es más o me-
nos válido, convendría mantener la guardia alta y explorar más allá de 
los significados relativamente comunes. Por ejemplo, detengámonos en 
el término “multiculturalidad”. Hace algunos años, importantes auto-
res consideraban más bien positivamente a esa palabra, a la luz de las 
oportunidades que el tipo de orden político defendido por Occidente 
parecía brindar para que un multiculturalismo equitativo y justo fuese 
posible en el seno de los estados nacionales. De acuerdo con esto, los 
estados de corte liberal y democrático, podrían y deberían incorporar las 
diferencias culturales en el ámbito general de los derechos reconocidos 
para las y los ciudadanos. El término descriptivo “multiculturalidad”, 
daba paso así, de algún modo, al término normativo “multiculturalismo” 
como nombre de una situación deseable (Taylor, 2009; Kymlica, 1996).

Pero no cuesta imaginar algunos problemas en ese multiculturalismo 
“democrático y liberal”. Atendiendo a los componentes de la defini-
ción de “cultura” que hemos tomado de León Olivé, habría que decir 
que una cultura no sólo incluye elementos ya dados, sino expectativas 
y proyectos comunes. Ahora bien: ¿ofrecería el marco de un eventual 
estado multiculturalista espacio suficiente para múltiples proyectos de 
aquella índole? ¿Qué ocurriría si esos proyectos dejaran de encontrar 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 231  

ENSAYOS

coincidencias entre ellos y entraran en alguna clase de conflicto? A estas 
dificultades más o menos formales podrían añadirse otras, relacionadas 
esta vez, con las condiciones fácticas dadas en determinado momento y 
lugar: ¿qué hacer si alguna de las culturas involucradas en la situación 
de multiculturalidad contara con mejores condiciones generales que las 
demás, y en virtud de ello se afanara en imponer su hegemonía? No 
hay proyecto jurídico y político que, desde la mera formalidad de los 
procedimientos y supuestos consensos, garantice por sí mismo el grado 
suficiente de equidad ni entre ciudadanos ni entre culturas, cuando de 
entrada hay quienes detentan más poder de hecho que las y los demás, y 
cuando no se hace algo eficaz y contundente por redistribuir ese poder. 

Pero sucede que el marco hegemónico occidental, pretendidamente li-
beral y democrático, bien podría soslayar estas dificultades a causa de 
su propensión hacia pensamientos aceptados sin crítica profunda. Ante 
esto, convendría más bien entender que esos pensamientos aceptados, 
esa suerte de sentido común occidental, ha resultado a su vez de proce-
sos históricos y no ha sido siempre lo que hoy en día conocemos. Si esto 
es correcto, nociones como “multiculturalidad” e incluso “democracia”, 
podrían remitir a apariencias de conceptos y a nociones un tanto está-
ticas, ajenas a los accidentes de la historia y de la geografía. Mantener 
la potencia crítica en este terreno entonces implicará, entre otras cosas, 
hacer lo que las teorías políticas hegemónicas prácticamente no hacen: 
recordar que, históricamente hablando, las culturas que coexisten en un 
espacio determinado suelen dividirse entre las que habitaban primera-
mente ese espacio, las que fueron llevadas contra la voluntad de sus 
integrantes y las que llegaron con el propósito de dominar a todos los 
demás. Y recordar también, que las condiciones de hoy día derivan de 
aquellos orígenes conflictivos. 

Acaso “pluriculturalidad”, palabra preferida en América Latina (Walsh, 
2005: 6), abra espacios para las consideraciones históricas que el vo-
cablo “multiculturalidad” podría obliterar fácilmente. Al menos según 
Walsh y Guerrero, aquel término pretende aludir a las relaciones entre 
las personas pertenecientes a culturas diversas. La consideración de ta-
les relaciones acaso permita un atisbo de lo que podría ocultarse en las 
palabras: que, entre las personas pertenecientes a diferentes culturas, las 



232 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

cosas nunca han transcurrido de manera propiamente armónica y que el 
conflicto siempre ha estado presente. Podría al menos esperarse que la 
noción de pluriculturalidad permita relacionar el pasado doloroso pero 
ineludible con el presente y con las estructuras de dominación cultural 
que subsisten en él. Con moderado optimismo, también podría aceptar-
se que, en tanto término descriptivo, “pluriculturalidad” al menos abre 
paso a la posibilidad de apuntar hacia una situación distinta y deseable, 
la que Patricio Guerrero nombra con la palabra “interculturalidad”.

Esta última, entendida como una situación deseable que aún hay que 
alcanzar o un proceso que hay que construir, como sostiene Guerrero, 
sólo por ello entraña ya un cuestionamiento hacia el presente y un desa-
fío para el futuro. Veamos algo de lo que implica este cuestionamiento. 
Que la interculturalidad consista, o llegue alguna vez a consistir, en “in-
tercambios simbólicos, de significados y sentidos”, supone que tales in-
tercambios no han sucedido aún. Más todavía: que ella sea “un modelo 
de vida que haga posible respetar, tolerar y convivir con la diferencia y 
la libertad necesaria para que cada uno pueda construir sus propios pro-
yectos de presente y de futuro” (Guerrero, 1999, p. 10), conforma una 
denuncia de todo lo que ha faltado en la constitución de la pluricultura-
lidad o la multiculturalidad presentes. Y si han hecho falta tantas cosas, 
cabe preguntar por qué.

Las respuestas alcanzan la talla de colosales monstruos. Frente al opti-
mismo de las visiones democráticas y liberales del multiculturalismo, la 
historia y el presente nos recuerdan que las culturas occidentales, deri-
vadas de la Europa mediterránea y de la atlántica, nunca se han caracte-
rizado por tomarse demasiado en serio las cosmovisiones, las creencias, 
las prácticas ni los proyectos de otras culturas. La situación concreta es 
que esas culturas hegemónicas cuentan con ventajas tremendas frente a 
cualquier otra, apoyadas tanto en el poderío económico como en el polí-
tico y el militar. Desde lo alto de tales ventajas, los clamores de muchas 
otras culturas de este mundo han sido tan ignorados como los murmullos 
de un bosque remoto. Si deseamos que esta inequidad se resuelva, será 
preciso intensificar los esfuerzos, al interior de los estados tanto como 
en el plano internacional, por conseguir que esas voces no occidentales 
sean escuchadas con respeto y con el ánimo de cambiar lo que tenga que 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 233  

ENSAYOS

cambiar, aún cuando esos esfuerzos se alejen de la utopía democrática y 
liberal del terso diálogo entre ciudadanos del mundo: ese mundo y esos 
ciudadanos todavía no están aquí. 

Y hay más. Correremos el riesgo de incurrir en una suerte de idealis-
mo culturalista si olvidamos las condiciones concretas en que surgen y 
prosperan esas comprensiones del mundo a las que llamamos “culturas”. 
Occidente ha contado con un buen motivo para imponer su hegemonía 
cultural a otras regiones de la Tierra: el desarrollo del capitalismo. Siem-
pre es posible que los miembros de una cultura que se entienda a sí mis-
ma como mejor que todas las demás busquen imponer su dominio sobre 
las personas culturalmente distintas, si cuentan con los medios para ello. 
Eso, tal vez, no sea privativo de Occidente. Sin embargo, tal clase de do-
minio siempre ha resultado muy apropiado para la expansión del sistema 
económico capitalista, desde su versión atlántica (Wallerstein, 1979), 
pasando por el imperialismo colonial del siglo xix, y hasta nuestros días. 
Además, el capitalismo también ha resultado peculiarmente favorable 
a las innovaciones tecnológicas, que por un lado elevan exponencial-
mente la producción de bienes y llevan a la búsqueda desenfrenada de 
materias primas y de mercados a costa de la libertad de los pueblos me-
nos favorecidos, y por la otra sostienen a un poderío militar que ha sido 
sencillamente incontestable para quienes, del siglo xvi al xx, cayeron 
sojuzgados ante las potencias europeas y norteamericana. 

Al menos en la época que Occidente entiende como la modernidad, el 
dominio cultural siempre ha ido acompañado por la expansión capita-
lista. Las intrincadas relaciones entre el capitalismo histórico y la he-
gemonía cultural de ese Occidente serían, por sí mismas, objeto de un 
trabajo mucho muy amplio (Wallerstein, 1988). Por ahora, baste con 
no perderlas de vista considerando además que, si Frederic Jameson ha 
tenido algo de razón, el capitalismo en su fase avanzada o tardía ahora 
se distingue por contar con su propia lógica cultural, capaz de invadir 
hasta los recintos más íntimos de nuestras experiencias humanas (Jame-
son, 1995). Sobre todo, no olvidemos que nuestras ideas acerca de las 
culturas y sus relaciones recíprocas, multiculturales o pluriculturales, 
así como la posibilidad misma de nuestras aspiraciones a una deseable 
interculturalidad, no podrían ser ajenas a las condiciones marcadas por 



234 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

la producción material de bienes y de riqueza, por la acumulación del 
capital y por su circulación de acuerdo con las características expoliado-
ras y explotadoras del capitalismo. 

Precisamente en este punto podemos volver a nuestro análisis de la po-
tencia crítica de los conceptos. Si la palabra “interculturalidad” ha de 
apuntar hacia el concepto que le corresponde, habrá que subrayar lo 
que ya Guerrero advertía: la interculturalidad, hasta ahora, no es algo 
que suceda sino algo que tendría que suceder. Y debiera hacerlo porque 
un pasado de sufrimiento y destrucción, resultado de la imposición de 
una hegemonía cultural sobre múltiples pueblos de este planeta, no pue-
de prolongarse más en un presente de exclusión, opresión y desprecio, 
o en un futuro “capitalista tardío”, en el que las diferencias culturales 
bien podrían transformarse en curiosidades para el mercado. También 
es Patricio Guerrero quien nos recuerda que la interculturalidad es una 
“tarea política”, un “proyecto civilizatorio y de vida, que insurge con-
tra el paradigma civilizador eurocéntrico capitalista” (Guerrero, 1999, 
p. 11). Ahora podemos ver que el diálogo al que Guerrero aludía, en 
tanto parte de esa tarea política, tendría que darse bajo las condiciones 
transformadoras que leíamos antes en Freire: un diálogo con palabras 
que sean acción y reflexión, es decir, praxis transformadora. Una serie 
de intercambios “simbólicos, de significados y de sentidos”, como diría 
Guerrero, orientados a reflexionar sobre el mundo humano para hacer de 
él algo mejor y más digno de ser habitado.

Pero, ¿cómo lograr que esto sea algo más que un buen deseo? Las res-
puestas posibles representan un imponente desafío a la teoría, y al tipo 
de praxis que toda teoría lleva aparejada. A pesar de ello, acaso la crea-
tividad nos muestre que esas respuestas tendrían que ser varias y formar 
ellas mismas, desde ya, parte de un diálogo liberador entre unas culturas 
y otras, considerando especialmente todo lo que las partes hegemóni-
cas del diálogo tendrían que ceder para que sus interlocutores consigan 
hacerse escuchar. En este diálogo, por ahora poco más que un sueño, 
¿puede Occidente aportar algo distinto a su típico afán por imponerse al 
resto del mundo? 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 235  

ENSAYOS

¿Cultura como formación 
crítica de la conciencia?

Volvamos una vez más a la búsqueda de alguna potencia crítica en los 
conceptos. Ello supone, tal vez convenga repetirlo, tener a la vista que 
las representaciones y significados habituales no alcanzan a constituirse 
en conceptos que nos revelen lo que yace en el fondo de esas representa-
ciones y esos significados. Pero entonces, habría que explorar justo ahí 
donde las nociones cristalizadas a lo largo de los siglos podrían revelar 
algo interesante para el tema que nos ocupa.

“Occidente” es un nombre más o menos cómodo que pretende designar 
una realidad compleja y un tanto difusa. Entendámoslo, inicialmente, 
como la palabra que intenta designar una tradición cultural que hunde 
sus raíces en las antiguas Grecia y Roma y en el judaísmo cristianizado, 
para no ir más atrás. A lo largo de su historia, Occidente se ha desa-
rrollado primero en la cuenca del Mediterráneo, y después en la zona 
atlántica de Europa, dando desde ahí el salto hacia los actuales Estados 
Unidos y otras regiones del planeta. En su trayectoria se ha cruzado con 
la evolución del capitalismo; podría especularse, aunque no ahora, acer-
ca de si “lo occidental” es un caldo de cultivo idóneo para tal sistema 
económico, o si ha sido éste el que ha encontrado la manera de colonizar 
a aquella esfera cultural hasta el punto de casi identificarse con ella. Por 
el momento supongamos, provisoria y problemáticamente, que hay una 
especie de gran cultura occidental o una suerte de matriz cultural más 
o menos común para diversas naciones. Hablemos, entonces, de uno de 
los elementos de esa matriz cultural.

Se trata de una manera peculiar de entender lo educativo, aunque acaso 
ella cuente con paralelos en otros lugares del mundo. La idea que bus-
camos es la de la educación entendida como formación de la conciencia 
humana. Ensayemos un muy pequeño recorrido por la historia del pen-
samiento de Occidente. Es en la antigua Grecia, hasta donde podemos 
ver, que se concreta una suerte de idea precursora. Poetas y filósofos 
fueron elaborando a lo largo de los siglos la noción de Paideia, el “arte 
de conducir a los niños”, algo que terminó por significar el proceso por 
el cual un ser humano es capaz de convertirse en la mejor versión posi-



236 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

ble de sí mismo (Jaeger, 1986). Acaso una de las síntesis más expresivas 
de la Paideia la encontremos en un célebre verso de Píndaro: “Sé como 
eres, habiéndolo aprendido” (Pítica II, 72). La frase apunta, por un lado, 
hacia alguna realidad presente por nacimiento en la persona; pero, por 
el otro, indica que convertirse en eso que se es requiere un aprendizaje. 
No se trata de una contradicción o una paradoja; más bien, se acepta que 
la adecuada constitución de lo humano en las personas depende de un 
proceso educativo. Va delineándose así la idea que más tarde, en época 
romana, recibirá el nombre de Cultura. Este nombre nos acerca al cam-
po semántico que aquí interesa, pero no nos adelantemos.

A grandes rasgos, la idea de Paideia significa que los miembros de nues-
tra especie cuentan con alguna disposición hacia la mejor forma de vida 
humana posible, pero también que esa disposición puede desarrollarse o 
no, y que es preciso realizar acciones orientadas a que efectivamente se 
alcance la meta implícita en la misma condición humana. Esas acciones, 
propiamente educativas, requieren de una serie de relaciones entre el 
discípulo y uno o varios maestros, y también entre quien se educa y las 
concreciones del espíritu humano que anteceden su aparición individual 
en este mundo. Desde luego, asumir que las cualidades más o menos 
natas han de cultivarse, entraña también, un cierto objetivo a perseguir, 
entendido como un ideal de humanidad. 

Esta breve descripción de algunos aspectos de la idea de Paideia toca, al 
menos en dos puntos, a la acepción de cultura como cosmovisión: tanto 
el conjunto de realizaciones que anteceden a quien ha de iniciarse en 
ellas como el ideal mismo de humanidad serían, muy presumiblemente, 
elementos de una tradición compartida que incluye una lengua, una his-
toria común, una serie de creencias y prácticas y demás. Más adelante 
volveremos a este punto. Mientras tanto, apuntemos que, de acuerdo con 
el gran estudio de Werner Jaeger, aquella idea experimentó una evolu-
ción que va desde Homero y Hesíodo hasta Platón y un poco más allá 
(Jaeger, 1986). También consideremos que, con todo y dicha evolución 
histórica, la idea de Paideia conservó siempre algunos elementos de 
continuidad. En este sentido, destaca precisamente la noción misma de 
una situación deseable, expresada en la palabra que solemos entender 
como “virtud”: areté. Una traducción posible del significado original 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 237  

ENSAYOS

de areté es “excelencia”, y ella permite entenderlo todo. Con Homero, 
tanto como con Píndaro o con Platón, lo que encontramos son diversas 
maneras de alcanzar una excelencia humana que no cualquiera logra, y 
que nadie consigue sin el debido esfuerzo y sin ayuda de maestros ade-
cuados. La areté, así, es asunto y meta de una educación entendida como 
otra acepción para nuestra palabra “cultura”: el “cultivo de lo humano”.

Pero la idea de Paideia, hasta donde puede verse, no arroja suficien-
te luz sobre el correlato de aquellas realizaciones culturales objetivas 
que constituyen una de sus condiciones de posibilidad. Ese correlato 
aparecerá en la tradición filosófica de Occidente siglos más tarde, du-
rante la era del llamado “idealismo alemán”: se trata de la noción de 
“conciencia”. Lo que aquí interesa es el carácter de dicha conciencia 
como algo constituido dialécticamente, en una serie de movimientos del 
pensamiento que, primero, es capaz de distanciarse de lo que se pre-
senta ante él como dado, y después, consigue cerciorarse del tipo de 
relación que ha de mantener con eso que ahora no solamente es dado, 
sino propiamente objetivo, es decir, un objeto de consideración para el 
pensamiento. La conciencia surge entonces como el polo subjetivo de la 
relación descrita, el “para-sí” del que G.W.F. Hegel habla en la Fenome-
nología del Espíritu (Hegel, 2010). De modo que la conciencia no ha de 
concebirse como algo que está ahí desde el inicio: se trata, más bien, de 
algo que ha de desenvolverse a partir de la relación que el pensamiento 
es capaz de mantener consigo mismo y con sus objetos.  

Alguna moderna psicología del desarrollo nos diría que trata de temas 
similares, pero lo que ahora importa es el campo filosófico y categorial 
que Hegel consigue abrir. A esta luz, la conciencia no aparece como algo 
ya dado o naturalmente implantado, sino que se va instaurando como la 
contraparte de cuanto se presenta ante un sujeto humano, es decir, del 
mundo. Pero ese mundo objetivo, a su vez, termina por relacionarse con 
el sujeto por medio de lo que algunas traducciones a nuestro idioma re-
cogen como “formación cultural” y que, en el original alemán, aparece 
como Bildung (Hegel, 2010, p. 592).

Victor Hell ha descrito la idea de Bildung como “formación intelectual, 
moral y estética del hombre”, y también como “el medio para realizar la 



238 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

idea de libertad” (Hell, 1986, p. 75). Bildung, al igual que Paideia, resulta 
así ser el nombre de una idea compleja referida a la educación. Pero su-
cede ahora que esta educación, que es también “cultura” como cultivo de 
lo humano, es comprendida a través de la relación compleja y nunca tersa 
entre la conciencia y las realizaciones del espíritu que se van levantando a 
lo largo de la historia. Es decir, el cultivo o “cultura” de una persona se va 
constituyendo a través de la relación con la “cultura” como tradición com-
partida, valores, prácticas aceptadas y demás; en fin, como cosmovisión. 
Si un ser humano ha de formarse de acuerdo con su misma humanidad, 
lo hará apropiándose en y mediante su conciencia de lo que lo rodea en el 
mundo de la cultura ya efectuada objetivamente (Murillo, 2022). 

De este modo, la idea de Bildung vincula los dos significados de la pa-
labra “cultura” con los que nos hemos topado: el de un conjunto de 
realizaciones concretas, entendidas como tradición y cosmovisión de 
una comunidad, o la cultura objetiva, y el de formación del individuo 
por medio de la relación entre esa cultura objetiva y la conciencia. Esto 
resulta especialmente importante si se trata de pensar en términos de la 
educación: la formación de las personas no debiera comprenderse sino 
en virtud de esa relación, la cual permite la conformación misma de la 
conciencia. Ahora bien: siguiendo a Hegel, y a ciertos contemporáneos 
suyos como Wilhelm von Humboldt, el movimiento de la conciencia 
no se detiene en la apropiación de lo que la cultura objetiva ofrece a 
los sujetos que se constituyen en su seno. Mediante su acción, como 
subraya Humboldt, esas conciencias han de abrir los rumbos de nue-
vas direcciones en la cosmovisión que las ve nacer (Murillo, 2022). De 
manera que, dialécticamente, la Bildung individual pasa a contribuir a 
la concreción del mundo, a la manera en que el “espíritu objetivo” de la 
Fenomenología de Hegel se va desarrollando en su complicada relación 
con el “espíritu subjetivo”. 

Con todo esto, nos encontramos más allá de la idea de Paideia como 
cultivo de lo humano. No basta con suponer ciertas disposiciones que 
han de desarrollarse si se desea que un ser humano alcance la areté o 
excelencia; con la idea de Bildung, entramos en un escenario donde mu-
cho más claramente se atiende a lo que ha de ocurrir con la interioridad 
de los individuos. Éstos, en un entramado dialéctico, formarán su con-



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 239  

ENSAYOS

ciencia y su propio ser en virtud de los encuentros con lo que otros, en el 
pasado, han concretado como tradición heredada, como cultura objetiva. 
De este modo, se apunta hacia algo más definido que una concepción 
más o menos abstracta de la excelencia humana. Sin embargo, no de-
bemos olvidar las limitaciones que, a su vez, la idea de Bildung arras-
tra consigo. Por ejemplo, basta con continuar la lectura de Hegel para 
apreciar que su filosofía termina por decir que Occidente es el único 
desarrollo posible del espíritu, la única cultura digna de ese nombre. Y, 
desde luego, no puede ignorarse la muy conocida crítica de Karl Marx, 
que acusa al idealismo alemán entero, y particularmente a Hegel, de 
desplazarse tan sólo en el mundo abstracto de las ideas y las intelectua-
lizaciones (Marx, 1992). 

Estos señalamientos nos ponen en camino de hallar el potencial crítico 
que un concepto posible de “cultura como formación de la conciencia” 
podría aportar para discusiones como las que giran en torno a la inter-
culturalidad, y ahora más claramente en torno a la posibilidad de una 
educación intercultural. Veamos, primeramente, lo que toca al ámbito 
de la relación entre formación de la conciencia y culturas objetivas, esas 
tradiciones heredadas compuestas por lengua, historia compartida, va-
lores, creencias y prácticas comunes para un grupo. Hemos mencionado 
ya que, para Hegel, “cultura” es casi un sinónimo de Occidente. Pero 
la potencia de la dialéctica del propio Hegel bien podría ser el mejor 
antídoto para semejante límite: con ayuda de aquélla, puede ponerse 
en duda que la dirección del espíritu que se concreta en las culturas 
objetivas sea una calle de sentido único. Es plausible imaginar, después 
de todo, que las realizaciones objetivas del espíritu tengan más de una 
forma de concretarse sobre la faz de esta Tierra. Por otra parte, ello no 
tiene por qué anular la idea de que es la conciencia quien se apropia de 
las realizaciones que la anteceden y la que actúa para que esas realiza-
ciones continúen por caminos novedosos y mejores. De manera que la 
idea de Bildung como formación de la conciencia no tendría por qué 
implicar, necesariamente, que dicha formación sólo alcance su pleni-
tud en el ámbito cultural específico en que fue inicialmente pensada. 
Nuestra comprensión de lo educativo puede conservar la idea de aquella 
formación sin comprometerse en lo más mínimo con la aceptación de la 
hegemonía de Occidente.



240 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

En lo que toca a la crítica de Marx hacia Hegel y el idealismo alemán, 
el tema de la cultura como educación y el tema de la cultura como cos-
movisión propia de una comunidad pueden abrirse, gracias a ella, hacia 
una dimensión no considerada ni por los griegos ni por los pensadores 
alemanes de finales del siglo xviii y principios del xix, y en ocasiones 
tampoco por los antropólogos o filósofos de nuestros tiempos. Se trata 
de la dimensión de la producción material, expresada en los ámbitos de 
lo social y de lo económico. De acuerdo con Marx y Friedrich Engels 
en La ideología alemana, los diferentes momentos de lo que Hegel 
llamó “espíritu” corresponden, en realidad, a diversas fases de la evo-
lución económica y de las relaciones sociales en el seno de los grupos 
humanos. De hecho, la propia conciencia es algo que depende en buena 
parte de las condiciones impuestas por lo que Marx llamó “producción 
de la vida”. Cuando algo cambie en la conciencia, al grado de anhelar 
la transformación de aquellas condiciones, será porque estas últimas 
conducen a momentos particularmente contradictorios, opresivos y 
asfixiantes para una buena parte de las personas (Marx, 1992). Des-
pués de Marx, cualquier consideración de la cultura, entendida como 
conjunto de realizaciones objetivas propias de una comunidad o como 
formación de la conciencia, no estará completa sin tener a la vista la 
trama de las relaciones entre ambas nociones y el ámbito de la produc-
ción económica y social. 

No es éste el lugar para adentrarse en la complicada cuestión acerca de 
si lo que ha de llamarse “cultura”, sea como cosmovisión o como for-
mación de la conciencia, o el conjunto de ambas, resulta ser un mero 
epifenómeno de la producción material. Aunque, hay que decirlo, una 
consideración dialéctica propiamente dicha no renunciaría a explorar 
el camino de vuelta, que va desde las realizaciones culturales o desde 
las ideas acerca de lo que ha de ser la educación hacia las condiciones 
de aquella producción material, que acaso no exista desvinculada de lo 
cultural y lo educativo. La crítica marxista, eso sí, nos mantiene alerta 
acerca de cualquier abstracción que llegue a entender a las culturas 
objetivamente existentes como presuntas realidades flotantes, ajenas a 
lo que sucede con la economía y con las relaciones sociales en general. 
Y otro tanto podría decirse de la idea de cultura como formación de 
la conciencia. 



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 241  

ENSAYOS

Con todo esto a la vista, las relaciones entre los diversos términos que 
han ido apareciendo hasta aquí adquieren una consistencia más defini-
da. Las culturas, entendidas como cosmovisiones, son condición para 
alguna idea de “cultura” en el sentido educativo: esta última obtiene de 
aquéllas las nociones del ideal de humanidad y de lo que resulta valioso 
y deseable para alcanzar la plenitud propia de nuestra condición. La 
formación de los individuos, por su parte y entendida más propiamente 
como formación de la conciencia, no sólo aparece como el lado subjeti-
vo de la relación con la cultura objetiva, capaz de apropiarse de aquellos 
valores y realizaciones en general: tal formación contribuye, también, 
a transformar los valores y las diversas realizaciones culturales. Esto 
se explica porque el mundo que aparece ante la conciencia puede verse 
con mayor claridad como algo resultante de la praxis humana y, como 
tal, susceptible de ser modificado y de abrir nuevos sentidos. Todo esto 
no sucede en la simple abstracción, sino en el propio y concreto mundo 
humano, marcado por las condiciones materiales que lo posibilitan y 
que producen y reproducen a dicho mundo y al tipo de conciencia que 
consigue darse en él. 

En ese trayecto, la conciencia humana podría entender que el mundo tal 
y como es, con sus culturas objetivas y su orden material económico, 
social y político, no es lo mejor que podría ser. Tras la apariencia de nor-
malidad o de naturalidad, ese mundo revelaría su carácter de producto 
de la praxis humana. Aquella conciencia en formación, constituyéndose 
ante dicho mundo, estaría en condiciones de comprender que las cosas 
que hoy son pudieron resultar de otra manera. Y entendería también que 
una praxis distinta podría alumbrar a un mundo diferente. Al percatarse 
de su propia formación como sujeto en la historia concreta, una con-
ciencia se encontraría ante el horizonte de las posibilidades abiertas y 
decidir qué hacer ante ellas. Acaso esta libertad que se presenta como 
posibilidad abierta ocupe el sitio de la vieja areté helénica: el mejor ser 
humano posible sería el que luche por tomar en sus manos su destino. 
Claro, esto nunca será genuinamente posible desde la soledad indivi-
dual, sino en unión con otros seres humanos, en esa comunión de la que 
hablaba Paulo Freire (2005). Esto último tendría que ser parte de lo que 
la conciencia, al concienciarse, encontrará en su camino.



242 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

La búsqueda conceptual 
es ya parte del diálogo

La importancia que Freire reconoce en la comunión entre seres humanos 
que habitan el mismo planeta nos conduce a las posibilidades que, para el 
diálogo entre culturas, se ofrecerían caminando por la senda de la conside-
ración crítica de las palabras y sus significados y su tránsito hacia concep-
tos más completos y complejos. Y siendo “cultura” también una palabra 
que, al menos en Occidente, atañe de modo directo a la educación, no es 
imposible suponer que buscando clarificar y reconstruir su concepto nos 
hallemos ante algo interculturalmente interesante y prometedor. Imagine-
mos a un grupo de educadoras y educadores occidentalizados, sí, pero que 
han dialogado entre ellas y ellos acerca de la manera en que la educación 
ha sido entendida por Occidente a lo largo de la historia, convirtiendo esa 
historia en objeto de su reflexión crítica. Imaginemos, también, que viven 
en un país como los de América Latina, en condiciones que Walsh y Gue-
rrero identificarían como de pluriculturalidad. Esas educadoras y educa-
dores podrían buscar a personas de culturas originarias o de ascendencia 
africana, y acaso éstas acepten abrir el diálogo. Las profesoras y profesores 
cuyas vidas han transcurrido a la luz de ideas occidentales cristalizadas y 
hasta un tanto inconscientes, podrían ahora decir algo parecido a esto: “La 
historia ha sido muy dolorosa y sigue marcándonos hoy. Pero, con todo, 
nuestra cultura tiene algo interesante que plantear. Queremos entender a 
la educación como formación crítica de la conciencia, y hemos pensado 
que esa formación podría, para ser crítica, ir mucho más allá de los límites 
de nuestra visión del mundo. Nuestra tradición cuenta con ideales acerca 
de lo que ha de ser una persona cuando alcanza lo mejor de sí misma, y 
esos ideales pueden abrirse a la necesaria transformación de este mundo, 
de un modo tal que haya lugar para todas y todos. Pero sería contradictorio 
decidir los rumbos sólo desde Occidente. Si nuestros ideales cambian o 
si se enriquecen en el camino, así como nuestras propias ideas acerca de 
la educación en general, será gracias al diálogo con ustedes y con cuantos 
acepten compartir con nosotras y nosotros. ¿Qué opinan ustedes?”.  No es 
posible especular acerca de lo que dirían otras personas desde sus propias 
cosmovisiones; esa palabra tendría que ser pronunciada por ellas y ellos. 
Aunque, tal vez, comenzarían su respuesta con un “les esperábamos hace 
mucho tiempo…”



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 243  

ENSAYOS

Una situación de interculturalidad, según hemos visto, tendría que ir 
mucho más allá de la condición de pluriculturalidad. Explorando en los 
significados de palabras como “cultura”, podríamos coincidir con lo que 
Patricio Guerrero decía ya hace años y aceptar que la interculturalidad 
aún no existe. Sin embargo, el espacio entre culturas, el “inter” que abre 
la palabra, es un territorio que puede iluminarse bastante cuando se ex-
plora, al mismo tiempo, en los significados de la educación como for-
mación de la conciencia. Nadie nace ya siendo lo que podría llegar a ser; 
para constituirse, una persona necesita entrar en relación con el mundo. 
Este mundo siempre se encuentra ya poblado de sentidos y significacio-
nes, es decir, de los contenidos de alguna cultura como cosmovisión. 
Cada cual, al venir a la existencia, lo hace en el contexto de tal mundo 
o, mejor dicho, de uno de esos varios mundos culturalmente conforma-
dos, y a su vez se “cultiva” al educarse, de acuerdo con los ideales y las 
condiciones generales, también sociales y económicas, de la realidad 
que le ha tocado en suerte. Ahora bien: la educación puede realizarse 
de manera tal que, desde el principio, se acepte que la experiencia del 
mundo que va constituyendo a cada ser humano no es ni tiene por qué 
ser la misma para todos. La formación, así, puede volverse crítica y per-
mitir que la conciencia se despliegue con la vista puesta en horizontes 
más amplios. En relación dialéctica con el deseo de interculturalidad, la 
educación podría plantearse cómo conseguir que las personas se formen 
para un mundo más amplio, con muchas cosmovisiones en diálogo que 
intercambien sus riquezas y compartan sus preocupaciones y problemas, 
e incluso consiguen avanzar hacia soluciones que favorezcan al mayor 
número posible de seres humanos. El sujeto de la interculturalidad co-
menzaría su camino, acaso, como sujeto de una educación crítica que 
permita comprender que la conciencia surge en relación contradictoria 
pero esperanzadora con el mundo, y que hay muchos mundos culturales 
donde otras muchas personas hacen lo mismo de acuerdo con sus pro-
pios referentes. Y, más allá, podríamos encontrar las maneras de contri-
buir para que esas muchas culturas coexistan del mejor modo posible en 
un territorio, en diálogo y reflexión también complicados y esperanza-
dores. De hecho, seguramente dos o tres de esas culturas existan y dia-
loguen entre sí ya en la interioridad de más de un individuo. Acaso aquí 
tengamos al tipo de conciencia en formación para la que transformar al 
mundo no parezca imposible.



244 •  ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025 

ENSAYOS

Un diálogo situado en el espacio simbólico de la interculturalidad, ten-
dría que enfrentar con decisión también al hecho de que ninguna cultura 
navega entre las nubes de un vacío social e histórico. Cualquiera de 
ellas responde, siempre dialécticamente, a las condiciones concretas de 
la producción de la vida en lo que toca a la economía y a las relaciones 
sociales mismas. Las conciencias que se tornan autoconciencias, y de 
este modo pueden ver como un objeto problemático lo que de otro modo 
darían meramente por sentado, estarían en condiciones de plantearse 
cómo evitar que el capitalismo hegemónico, depredador como nunca y 
explotador como siempre, se apropie por completo de los mundos cultu-
rales y de la propia subjetividad humana. Mejor provistas estarán esas 
autoconciencias si saben no sólo de uno, sino de muchos mundos, es 
decir, si saben de las riquezas y los problemas de varias culturas.

Al plantearnos seriamente temas tales como el de la educación inter-
cultural, lo que conviene es nunca dar por sentado que las palabras nos 
dicen todo lo que hay que decir. Es por ello que cabe interrogarnos con-
ceptualmente acerca de si palabras como “cultura”, “educación”, “for-
mación” y “conciencia” dicen todo lo que hay que pensar y decir, y si 
muestran todo lo que hay que hacer. Consideremos, entonces, incluir en 
los esfuerzos que buscan una interculturalidad posible la idea de que los 
conceptos siempre están en movimiento, siempre intentan alcanzar toda 
la realidad que falta por pensar y todas las tareas que faltan por hacer. Si 
acaso esta idea proviene de Occidente, hagámosla mejor y más grande 
en el diálogo de todas y todos.▲

Referencias

Austin, J. L. (1990). Cómo hacer cosas con palabras. Palabras y acciones. Paidós.
Freire, P. (1989). La educación como práctica de la libertad. Siglo XXI Editores. 
Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI Editores.
Guerrero, P. (1999). “La interculturalidad sólo será posible desde la insurgencia de la ter-

nura. (Notas para la aproximación a la interculturalidad)”, en Universidad Politéc-
nica Salesiana, Reflexiones sobre la interculturalidad. Ediciones ABYA – LAYA. 

Hegel, G.W.F. (2010). Fenomenología del espíritu. Abadá Editores.
Jaeger, W. (1986). Paideia: los ideales de la cultura griega. Fondo de Cultura Económica.
Jameson, F. (1995). El posmodernismo o la lógica cultural del capitalismo avanzado. 

Paidós.
Kosík, K. (1992). Dialéctica de lo concreto. Estudio sobre los problemas del hombre y 

del mundo. Grijalbo.



ETHOS EDUCATIVO 58 • julio-diciembre DE 2025  • 245  

ENSAYOS

Kymlica, W. (1996). Ciudadanía multicultural. Una teoría liberal de los derechos de 
las minorías. Paidós.

Marx, K. (1992). La ideología alemana y otros escritos. Planeta – De Agostini.
Murillo, F. (2022). “La teoría de Bildung. Wilhelm von Humboldt (c. 1794)”. Cuadernos 

de historia, 57, pp. 377-384. https://dx.doi.org/10.5354/0719-1243.2022.69207
Olivé, L. (1999). Multiculturalismo y pluralismo. Paidós – unam.
Searle, J. (1994). Actos de habla. Ensayo de filosofía del lenguaje. Planeta – De Agostini.
Taylor, C. (2009). El multiculturalismo y “la política del reconocimiento”. Fondo de 

Cultura Económica.
Wallerstein, I. (1979). El moderno sistema mundial. La agricultura capitalista y los 

orígenes de la economía – mundo europea en el siglo xvi. Siglo XXI Editores. 
Wallerstein, I. (1988). El capitalismo histórico. Siglo XXI Editores.
Walsh, C. (2005). La interculturalidad en la educación. Ministerio de Educación del 

Perú – unicef.


